
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » اصول عملیه » تنبیهات استصحاب (تنبيه اول تا چهارم) »

در تاریخ ۰۹ اردیبهشت ۱۳۹۳

تنبیهات استصحاب
جلسه 89 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

دیدگاه و تفصیل محقق همدان در اصالة عدم تذکیه 

ی از انظاری که در استصحاب عدم تذکیه هست نظر مرحوم محقق همدان اعل اله مقامه الشریف است که این نظر را هم
در مصباح الفقیه دارند و هم در حاشیه بر رسائل. ما از مصباح الفقیه نقل مکنیم که به این چاپ جدید جلد هشتم صفحه 378،
کتاب مصباح الفقیه از کتابهای است که واقعاً آقایان حتماً باید به آن مراجعه کنند هم دقیق است، هم بسیار روان است و

خوب روشن و مطالب منقّح در این کتاب ذکر شده.

مرحوم والد ما قدس سره خیل تأکید داشتند بر ارتباط فضلا با این کتاب مصباح الفقیه، در این چاپ جدید جلد هشتم صفحه
378 مرحوم همدان ی تفصیل را در استصحاب عدم تذکیه قائل شده، مفرماید ما ی آثار عدم و ی آثار وجودی داریم،
آثار عدم با استصحاب عدم تذکیه جریان دارد، عدم حلیت، عدم طهارت، عدم جواز صلاة در این پوست، این آثار عدمیه بر
چنین عنوان ی ،استصحاب عدم تذکیه جریان دارد و دلیلش این است که این آثار عدمیه موضوعش عدم کون اللحم مذک
سالبهی محصلهای دارد. عدم کون اللحم مذک، اگر لحم مذک نباشد، عدم کون اللحم مذک، این حلال نیست، طاهر نیست،

صلاة در او جایز نیست.

اما در کنار این آثار عدمیه ما ی آثار وجودی داریم مثل حرمت، نجاست، تنجیس ملاق، بوئیم اگر ی چیزی با این ملاقات
پیدا کرد ملاق نجس مشود، مثل حرمة البیع که بوئیم بیعش حرام است یا استعمالش در همهی اموری که مشروط به طهارت
است. این احام یعن احام وجودیه مثل حرمت، نجاست تنجیس ملاق، اینها با اصالة عدم تذکیه ثابت نمشود برای اینه

.ه عبارت از این است که کون اللحم غیر مذکام وجودیموضوع این اح

.موجبهی این چنین است کون اللحم غیر مذک سالبهی محصله نیست، موضوعش ی ه یام وجودیموضوع برای این اح
یعن اگر ثابت شد که لحم غیر مذک است خوردنش حرام است نجس است، منجس ملاق است، بیعش حرام است، با
استصحاب عدم تذکیه مرحوم همدان مفرماید این احام وجودیه مترتب نمشود چون موضوع این احام وجودیه عبارت از

این است که لحم غیر مذک باشد و استصحاب عدم تذکیه این موضوع را اثبات نمکند.

آن احام عدم عدم الحلیة، عدم الطهارة، عدم جواز الصلاة فیه، اینها ی موضوع عدم دارند و آن این است که عدم کون
اللحم مذک، با استصحاب عدم تذکیه این موضوع ثابت مشود و این احام عدمیه بار مشود. بعد فرمودند همان طوری که لا

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/1678
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/65
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


یثبت بأصالة عدم صیرورة المرأة حائضا ی دختری الآن ش مکنیم که این دم که دیده در اوایل تلیفش هست شبههی
تلیفش هست، آیا دم حیض هست یا نه؟ بوئیم اصل عدم کون الدم حیضا، یا اصل عدم صیرورة المرأة حائضا، مفرماید ما
نمتوانیم با این اثبات کنیم که این دم حیض نیست و استحاضه است و بخواهیم احام استحاضه را برایش بار کنیم مر روی

قول به اصل مثبت.

مرحوم همدان به اینجا که مرسند ی استدراک مکنند، بیان ایشان را کاملا ذکر کنیم پس تا اینجا فرمودند ما بین آثار
وجودیه و آثار عدمیه فرق مگذاریم و اصالة عدم التذکیه آثار عدم را اثبات مکند ول آثار وجودی را اثبات نمکند مر روی
قول به اصل مثبت که ما اصل مثبت را قبول نداریم. بعد استدراک مکنند مفرمایند گاه اوقات بعض از آثار وجودیه را
متوانیم ملحق کنیم به همین آثار عدم و با اصالة عدم التذکیه آن اثر وجودی را هم اثبات کنیم، یعن دیر مسئلهی اصل مثبت

پیش نمآید. در جای که برخ از آثار وجودی است از لسان دلیل استفاده کنیم که این ملحق به عدم است.

مفرمایند ما وقت که ش مکنیم آیا ی حیوان که ذبح شده اسم خدا بر او برده شده یا نه؟ آیه مفرماید لا تأکلوا مما لم
یذکر اسم اله علیه، یعن آنچه اسم خدا بر او برده نشده خوردنش حرام است. الآن ما ش مکنیم ی حیوان را اسم خدا بر
او بردند یا نه؟ استصحاب مکنیم عدم ذکر اسم اله علیه، این استصحاب فقط نمآید عدم الحلیة را برای ما ثابت کند بله
چون لسان دلیل آمده لا تأکلوا و موضوعش همین لم یذکر اسم اله است لا تأکلوا هم همان معنای وجودی دارد یعن خوردنش
بر شما حرام است، پس ما اینجا متوانیم با استصحاب عدم ذکر اسم اله بوئیم هذا اللحم حرام، اما فرض کنید شرایط دیری
که در لسان دلیل این چنین نداریم،‌ مفرماید فری اوداج اربعه بالنص یا اجماع ی از شرایط است که اوداج اربعه باید بریده
شود ول دلیل نمگوید لا تأکلوا مما لم یقطع فری الاوداج الاربعه، مگوید فری اوداج اربعه از شرایط حلیت است و اگر حیوان
زهاق روح بشود و این فری اوداج اربعه نباشد نص و اجماع مگوید این حرام است، اینجا نمتوانیم بوئیم حالا ی حیوان را
ی ته سرش را بریدند ما ش مکنیم الآن فری اوداج اربعه شده یا نه؟ بوئیم با استصحاب عدم فری اوداج اربعه پس اینجا
موت این حیوان مقرون به فری اوداج اربعه نبوده پس حرام است، مفرمایند این نمشود مر اینه بیائیم روی قول به اصل

مثبت.

استصحاب همین مقدار مگوید فری اوداج اربعه نشده و حلال نیست، اما نمگوید موتش مقرون به عدم فری اوداج اربعه
است تا حرام بشود!

پس تا اینجا ی استدراک کردند و آن اینه ما اول بین آثار وجودی و عدم فرق گذاشتیم گفتیم استصحاب عدم تذکیه فقط آثار
عدم را برای ما اثبات مکند اما آثار وجودی را اثبات نمکند، این ی. دو: مرحوم همدان فرمودند برخ از آثار وجودیه آن
هم به جهت لسان دلیلشان، اینها ملحق به آثار عدمیهاند و با استصحاب عدم تذکیه اثبات مشود و در خصوص لم یذکر اسم
اله است، این را مثال زدند فرمودند در این آثار وجودی که حرمت است ملحق به عدم است اما آثار وجودی در مسئلهی فری

اوداج اربعه ملحق به عدم نیست، چرا؟

چون دلیل در اینجا نیامده بوید حرمت معلّق بر عدم فری اوداج اربعه است، آن دلیل که داریم اجماع مگوید اگر اوداج اربعه
نباشد و موت مقرون به عدم فری اوداج اربعه باشد حرام است و استصحاب عدم تذکیه این را نمتواند اثبات کند که موت این

حیوان مقرون به عدم فری اوداج اربعه است.

باز ی استدراک دیر مکنند و مفرمایند اگر بیائیم از راه قاعدهی مقتض و مانع وارد شویم، دیر کاری به اصالة عدم تذکیه
نداشته باشیم، تا اینجا مخواستیم از راه اصالت عدم تذکیه بوئیم حرام است. فرمودند اصالة عدم التذکیة  اثبات احام
وجودیه نمکند، اصالة عدم تذکیه نمگوید این حرام است، این نجس و این منجس است، اینها را نمگوید! فقط احام عدمیه

http://www.fazellankarani.com/persian/quran/?s=6&a=121
http://www.fazellankarani.com/persian/quran/?s=6&a=121


را بار مکند و مفرماید اگر ما اصالة عدم تذکیه را کنار بذاریم کس و فقیه قاعده‌ی مقتض و مانع را قبول داشته باشد.
رجوع کنید قاعدهی مقتض و مانع را پارسال اول بحث استصحاب در فرق بین استصحاب و قاعدهی مقتض و مانع ذکر

کردیم.

مفرماید اگر این باشد حرمت ثابت مشود، چرا؟ چون اقتضای برای حرمت در این حیوان وجود دارد، تذکیه مانع از این
اقتضا است، مگوئیم این حیوان مقتض برای حرمت هست، موت ذی النفس بنفسه مقتض للحرمة و النجاسة و تذکیه مانعیت
از حرمت و نجاست دارد، مثلا وقت تذکیه مکنیم با تذکیه جلوی حرمت و نجاست را مگیریم، اینجا مقتض برای ما محرز
است حالا نمدانیم اسم خدا را برده یا نه؟ نمدانیم رو به قبله بوده یا نه؟ نمدانیم فری اوداج اربعه شده یا نه؟ ش در وجود
تذکیه نیست یعن هست و مانع نیامده. مانع نیامده یعن ه مقتضذار بر اینگوید بنا را بو مانع م مانع داریم، قاعده مقتض

باید بوئیم این لحم حرام است.

البته خود مرحوم همدان مفرماید ما خودمان قاعده مقتض و مانع را قبول نداریم و باز برمگردند به اینه همان تفصیل که
بین احام وجودیه و عدمیه دادند و اصالة عدم تذکیه را در آن جاری کردند.

هنوز کلام مرحوم همدان تمام نشده؛ ی از اشالات که گاه اوقات در برخ از این کتابها انسان ملاحظه مکند مبیند
الال کردن، باید انسان تمام کلام گوینده را ببیند و بعد ببینیم که آیا اشکنند به اشآورند و بعد شروع مه کلام را مت ی
اینجا وارد مشود یا نه؟ بعد مرحوم همدان چند تا اشال و جواب را مطرح کرده که همین اولیش مهم است و ما عرض

مکنیم.

به صورت إن قلت فرموده است اگر مستشل بوید شما چه تفی مکنید مگوئید بین عدم حلیت و حرمت استصحاب
عدم تذکیه، عدم حلیت را برای ما مآورد ول حرمت را نمآورد، این تفی غیر معقول است. بین عدم طهارت و نجاست
مگوئید استصحاب عدم تذکیه، عدم طهارت را مآورد اما نجاست را نمآورد! این تفی معقول نیست. بعد خود مستشل
مگوید جناب همدان من خودم حواسم جمع است نمخواهم از راه ملازمهی عقلیه وارد شوم، بوئیم عقلا ی چیزی که حلال
نیست حرام است، ی چیزی که طاهر نیست نجس است تا شما بیائید جواب بدهید که در اصول شرعیه تفی بین لوازم و

ملزومات فراوان است. مگوئیم ی ملزوم هست ول لازم عقلاش با اصل شرع اثبات نمشود.

مستشل مگوید من حواسم جمع است من که م خواهم به شما بویم چرا بین عدم حلیت و حرمت دارید تفی مکنید
مقصودم این نیست که عقلا بین اینها ملازمه وجود دارد بله لسان ادله این اقتضا را دارد، دو تا روایت را مثال مزند و
مگوید این روایت کل شء ل حلال حتّ تعلم أنّه حرام، کل شء نظیف حتّ تعلم أنه قذر به چه معناست؟ کل شء ل حلال
یعن آنچه نمدان حلال است یا نه؟ تا مادام که علم به حرمت پیدا نردی حلال، آنچه را که نمدان نظیف است یا نه تا

مادام که قذارت را احراز نردی نظیف. این دو تا روایت عبارت.

ّحت تعلم یعن ّگوید حتل این است و المفروض أنّه لم یحرز قذارته و حرمته بأصالة عدم تذکیة، در روایت معبارت مستش
تحرز، تا مادام که احراز کن. الآن فرض ما این است که وقت ما مآئیم اصالة عدم التذکیة را جاری مکنیم این قضارت و
این حرمت با اصالة عدم تذکیة احراز نمشود، کل شء ل حلال حتّ تعمل أنه حرام مگوئیم با اصالة عدم تذکیة حرمت

احراز نمشود، با اصالة عدم تذکیه قذارت احراز نمشود.

وقت احراز نشد باید بوئیم حلال، چون آنچه مانع حلال است احراز است، باید بوئیم نظیف، چون آنچه مانع نظیف است احراز
قذارت است، شما هم که مگوئید با اصالت عدم تذکیه این احراز نمشود پس خود لسان این دو خبر مگوید بین این دو تا



ملازمه وجود دارد، بین عدم الحلیة و الحرمة، عدم الطهارة و النجاسة و به عبارت دیر مگوید فالقول بأنّ هذا الشء لم یعلم
حرمته و نجاسته، شما از ی طرف مگوئید این شء خارج حرمتش را نمدانید، نجاستش را هم نمدانید، از ی طرف
بوئیم و لنّه لیس بحلالٍ و لا طاهرٍ، بوئیم حرمت این را نمدانیم لم یعلم حرمته و لنّه لیس بحلالٍ، مفرماید این مناقض با
دانکه طبق بیان شما چیزی که حرمتش را نم در حال ،و حلالب دانگوید چیزی که حرمتش را نماین خبر است، خبر م

.حلال وئب تواننم

شما که تفی مکنید چیزی را که حرمتش را نمدانید نباید بوئید هذا حلال بله باید بوئید هذا لیس بحرام، چیزی که
.و هذا حلال گوید هذا طاهرکه این دو روایت م وئید هذا لیس بقذر، در حاله ببل وئید طاهردانید را نباید بقذارتش را نم

خلاصه اشال این است که شما مرحوم همدان حالا که دارید تفی مکنید این تفی با این دو روایت سازگاری ندارد.

پس خلاصه اشال این شد که تفی را ما قبول نداریم ول نه از جهت اینه ملازمهی عقلیه است بله ملازمهی شرعیه است،
خلاصهاش به این برمگردد. شرع مگوید اگر ی چیزی لیس بحلالٍ یعن حرام. شرع این را مگوید. اگر ی چیزی لیس

بطاهرٍ یعن نجس، ملازمه ملازمهی شرع است بین این عناوین، بر حسب این دو تا روایت که در اینجا بیان کردیم.

مرحوم همدان در جواب مفرماید ما از شما سؤال مکنیم در این دو روایت موضوع چیست؟ آیا موضوع مشوک الحلیة و
الطهارة است یا آنه قطع به عدم حلیت و عدم طهارتش دارید. روشن است وقت مفرمایند کل شء ل حلال یعن مشوک
الحلیة حلال است نه آنه قطع به عدم حلیتش داریم، تمام این احام ظاهریه مفرماید موضوعش کس است که شاک است و
گوید وقتدهم، شارع مدهم، احتمال طهارت مت مگوید من در اینجا احتمال حلیجهل به واقع دارد. اصالت عدم تذکیه م
من به تو مگویم اصل عدم تذکیه را جاری کن به این معناست که این احتمال را الغا کن و کنارش بذاری و تو بشوی در حم

قاطع. وقت مگوئیم این احتمال را کنار بذاریم، اصل عدم تذکیه را جاری کنیم تو مشوی قاطع.

پس اگر تو در حم قاطع شدی عبارت این است و حیث ألغ الشارع احتمال الحلیة و الطهارة فنزله منزلة العدم بواسطة اصالة
عدم التذکیة خرج المفروض عن موضوع الاصلین، محل کلام ما از موضوع اصلین خارج است. حماً خارج است چون شارع
که قبلا شیئ ی ءما أن استصحاب نجاسة شدهد فت را الغا کن، باز توضیح مماً گفته این احتمال حلیداً و حآمده تعب
نجس بوده شما الآن استصحاب نجاست مکنید اینجا مگویید من احتمال طهارت هم مدهم، شارع مگوید با استصحاب
این احتمال طهارت را کنار بذار، این حاکم بر استصحاب طهارت و قاعده طهارت است. مفرماید استصحاب عدم طهارت

هم حاکم بر قاعدهی طهارت است.

مگوئیم ی شیئ قبلا طاهر نبود استصحاب مکنیم عدم طهارتش را این هم بر قاعدهی طهارت حاکم است، پس دیر شما
احتمال طهارت را در اینجا ندهید و کذل الأصل الموضوع الذی یترتب إلیه هذا الأمر العدم کما هو واضح، این اصل
موضوع اصالة عدم تذکیة که این امر عدم عدم حلیت بر او مترتب است. یعن شما وقت مگوئید استصحاب عدم تذکیه را

مکنیم یعن اینجا احتمال طهارت نیست!

با استصحاب عدم تذکیه مرحوم همدان مفرماید احتمال حلیت و احتمال طهارت کنار مرود و مشوید بمنزلة القاطع، این
عنوان قاطع را دارد. مخواهم وجه ارتباط جواب مرحوم همدان به این اشال را خوب دقت کنیم؛ خلاصهاش برمگردد به
اینه این کل شء ل حلال حتّ تعلم أنّه حرام ربط به بحث استصحاب ندارد، موضوع این مشوک الحلیة است، در هر
جای که شما ش در حلیـت دارید شارع مگوید حلال. اما در استصحاب، استصحاب مآید احتمال خلاف را الغا مکند و
او را منتف مکند و مشوید بمنزلة القاطع، وقت بمنزلة القاطع شدید مفرماید این دیر ربط به این اصلین و این خبرین که

آمدید در مقابل ما علم کردید ندارد.



من تقاضا مکنم آقایان به مصباح الفقیه جلد 8 صفحه 378 مراجعه کنید. هم مرحوم امام در همین استصحاب مفرمایند که
مرحوم همدان ی مغالطه خفیهای کرده و هم مرحوم آقای بروجردی قدس سره اشال بر همدان دارد، این کتاب که مرحوم
والد ما به عنوان نهایة التقریر نوشته که تقریرات صلاة مرحوم آقای بروجردی است و من این را مرر عرض کردم واقعاً از

کتابهای است که فقیه نیست در بحث صلاة محتاج به این کتاب نباشد، کتاب بسیار متقن و محم است.

ی وقت استاد بزرگوار ما آیت اله العظم آقای وحید دام ظله العال به من مفرمودند (زمان حیات مرحوم والد) من نظرات
مرحوم آقای بروجردی را از این کتاب نقل مکنم، اشال مکنم و بعد از درس بعض از فضلا مگویند شاید اشال به مقرر
بوده و مقرر درست ننوشته باشد. ایشان مفرمودند من به اینها گفتم من در حق این مقرر احتمال اشتباه نمدهم، این کتاب را
ایشان بین سن 19 تا 24 سال نوشتند، وقت 24 ساله شدند این کتاب چاپ شده و تمام این کتاب را خود مرحوم آقای
بروجردی دیدند. ی وقت خدمت مقام معظم رهبری دام ظله العال رسیدم در کتابخانهشان بعد از اینه ی مقداری نشستم
ایشان خودشان بلند شدند رفتند ی چهارپایهای گذاشتند و از قفسهی بالا ی کتاب را آوردند، من هم اول متوجه نبودم که چه
کتاب را مخواهند به ما نشان بدهند، بعد فرمودند این کتاب را ببین، پشت کتاب با قلم عرب بسیار خوب نوشته بودند من در
تاریخ 1378 قمری وارد قم شدم و این کتاب 1377 قمری چاپ شده و دنبال مبان مرحوم آقای بروجردی در صلاة بودم و این
کتاب را رفتم از بازار خریدم، این نهایة التقریر کتاب بسیار خوب است، یعن اگر کس بخواهد فقه مرحوم آقای بروجردی را
ی مقدار انس پیدا کند این کتاب مهم است. حالا در چاپ جدیدی که ما کردیم جلد 1 صفحه 305 اشالات مرحوم آقای

بروجردی به مرحوم همدان هست.

وصل اله عل محمد و آله الطاهرین


