
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » اصول عملیه » تنبیهات استصحاب (تنبيه اول تا چهارم) »

در تاریخ ۰۸ اردیبهشت ۱۳۹۳

تنبیهات استصحاب
جلسه 88 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

فرمایش مرحوم محقق خراسان، مرحوم آخوند را در بحث گذشته ملاحظه فرمودید و نات که در کلام مرحوم آخوند بود را هم
بیان کردیم، نات که در فرمایش امام رضوان اله تعال علیه نبود و در کلمات مرحوم آخوند بود. دو تا مطلب باید در اینجا به

عنوان تمیل این بحث ذکر کنیم قبل از اینه وارد کلام مرحوم محقق همدان اعل اله مقامه الشریف شویم.

ی مطلب اینه آیا این فرمایش مرحوم آخوند ف نفسه مورد قبول است یا نه؟ و مطلب دوم این است که از کجای تحقیق امام
قدس سره بطلان کلام آخوند روشن شد، چون بر حسب آنچه که امام در رساله استصحاب بیان کردند فرمودند با این تحقیق
که ما کردیم در عدم جریان اصالة عدم التذکیة بطلان کلام چهار نفر روشن شد که ییش مرحوم آخوند است، این باید روشن

شود.

بررس کلام آخوند خراسان در اصالة عدم التذکیه

 نسبت به فرمایش آخوند ی اشال را در بحث دیروز عرض کردیم و گفتیم مرحوم آخوند مخواهند عدم تذکیه را حماً ملحق
به میته کنند و بفرمایند اگر استصحاب عدم تذکیه خود میته را نمتواند اثبات کند اما آنچه را که حماً ملحق به میته است او را
اثبات مکند. عرض ما این بود که این همان کلام دیران است، فرق نمکند که ما بوئیم عدم تذکیه، الحاق حم به میته
دارد یا میته را موضوعاً به عدم تذکیه معنا کنیم، یعن فرق بین شیخ و آخوند فقط در این شد که مرحوم شیخ میته را موضوعاً به
عدم تذکیه معنا کرد، میته ی معنای شرع توقیف به نظر مرحوم شیخ دارد و آن معنای شرع توقیف عبارت از عدم تذکیه
است، آن وقت همین جا ذهنتان را ببرید در بحث حقیقت شرعیه کسان که مگویند ما اصلاحقیقت شرعیه نداریم، ییش خود
شیخ هم قائل به عدم حقیقت شرعیه است اما در اینجا و شاید در بعض از موارد دیر قائل به وجود حقیقت شرعیه شده که

شارع برای میته ی معنای عدم کرده، میته در معنای شرع یعن ما لم یذک، ی معنای عدم دارد.

شیخ فرمود میته موضوعاً به معنای ما لم یذک است، آخوند حقیقت شرعیه را برای میته قائل نشده مگوید میته همان معنای
عرف را دارد اما ما لم یذک، یعن آنه زهق روحه و لم یذک این شرعاً ملحق به این میته شده و استصحاب عدم تذکیه این را
اثبات مکند. دیروز عرض کردیم که پس بین شیخ و آخوند در نتیجه فرق نیست و فرقش در همین جهت است که ذکر کردیم و

به تعبیر دیر اینجا مرحوم آخوند حرف جدیدی و تحقیق جدیدی تا این قسمت ارائه نردند.

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/1678
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/65
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


مطلب دوم، فرمودند ما اگر میته و مذک را از قبیل عدم و مله بدانیم، اصالة عدم التذکیة جریان دارد و معارض ندارد! اما اگر
از قبیل امران وجودیان متضادان بدانیم فرمودند اصالة عدم التذکیة جریان دارد و معارض دارد. سؤال ما این است که چرا؟
اگر بالأخره میته مقابل دارد شما وقت عدم و مله مگیرید معنای عدم و مله چیست؟ عدم و مله یعن میته لحم من شأنه ان
یذک و لیس بمذک، فقط شأنیت تذکیه را دارد. اما همین جا مآئیم اصالة عدم التذکیه را که در اینجا جاری مکنیم متوانیم
باز اصالة عدم المیته هم در آن جاری کنیم، چطور در جای که مفرمائید میته و مذک امران وجودیان هستند، مثل سیاه و
سفیدی، امران وجودیان متضادان هستند که در هر متضادی شما در ی طرف اصل جاری کنید همین اصل در طرف دیر هم
جریان دارد و معارضه مکند، اینجا هم مفرمایند همین طور است. در عدم و ملهاش همینطور است ما هر چه تأمل کردیم که
ادعای و این دلیل را نیاوردند، ی یریم معارض ندارد مرحوم آخوند هم این بیان وافه بکه این را عدم و مل چرا در فرض
کردند یعن گویا برای خودشان خیل واضح بوده که اگر ما عدم و مله گرفتیم آیا این دو تا در حم شء واحد است؟ مثلا چه
چیز در ذهن مرحوم آخوند بوده، وقت شما مگوئید میته یعن لحم غیر مذک و من شأنه ان یذک، حالا همین لحم مشود
مذک، آیا اگر ما عدم و مله گرفتیم متعلّق ی شء واحد مشود، این ی شء واحد ی اصل بیشتر در آن جریان ندارد و
آن اصل عدم تذکیه است و اگر ما متضادان گرفتیم دو تا متعلّق پیدا مکنیم و هر متعلّق ی اصل دارد، این در نظر مرحوم
آخوند بوده، جوابش این است که درست است در عدم و مله ی شء واحد متعلق است اما دو حیث دارد، نمدانیم این

مذکاست و اصل عدم تذکیه است، نمدانیم همین میته است و اصل عدم میته است، ولو میته و مذک عدم و مله باشد.

لذا اگر در ذهن آخوند این باشد که فرق بین عدم و مله و بین تضاد این است که در فرض عدم و مله ی متعلّق داریم این
ی متعلّق ،محل برای جریان ی اصل است فقط، دیر مجال برای اصل دوم نیست تا نوبت به معارضه برسد، جوابش این
است که این ی شء درست است ی متعلّق است اما دو حیث دارد، از ی حیث ش مکنیم این لحم تذکیه شده یا نه؟
اصل عدمش است، از ی حیث ش مکنیم میته است یا نه؟ اصل عدم آن است. ولو بوئیم میته عدم مله است نسبت به

تذکیه، این مانع از جریان اصل دوم نم شود.

پس ی بیان برای فرق بین عدم و مله و تضاد این است که متعلق واحد است و در متضادان متعلق دو تاست. احتمال دوم
این است که بوئیم مرحوم آخوند مگوید در متضادان هر دو وجودیاند، وقت هر دو وجودی اند استصحاب عدم در هر دو
ه قرار دادیم خود میته یکنند، اما اگر میته را عدم ملبا استصحاب عدم میته تعارض م جریان دارد، استصحاب عدم مذک
ویند چون یتذکیه. اگر این را بخواهند ب هم یعن که شأنش تذکیه بوده. مذک عدم التذکیه در حال است، یعن معنای عدم
طرف عدم و طرف دیر وجودی است و اصل فقط در طرف وجودی جریان پیدا مکند اینجای که اصلا به طور کل این
قانون را بوئیم هر جا قضیه از قبیل عدم و مله باشد مگوئیم انسان که شأنیت بصر دارد نمدانیم بصر دارد یا نه؟ اصل عدم
بصر است، چون فقط جهت وجودیاش همان بصر است، همان مله است، اما آن طرفش عدم البصر که همان عم است
بوئیم این چون معنای عدم دارد دیر چه اصل در آن جاری کنیم؟ آیا این را مرحوم آخوند اراده کرده که اگر گفتیم متضادان
ه شدند یدو طرف وجودی شدند در هر کدام اصل جریان دارد اما اگر عدم و مل شوند وجودی، وقتهستند دو طرف م
وجودی دارد و اصل در مورد آن وجود جریان پیدا مکند نمدانیم این انسان بصر دارد یا ندارد، ی بچهای از مادرش متولد
شده نمدانیم بصر دارد یا نه؟ اصل عدمش است، اما وقت مگوئیم عم که یعن عدم البصر در جای که من شأنه ان یبصر

دیر در مورد آن اصل نداریم که بخواهیم جاری کنیم، حالت سابقهای نداریم که بخواهیم جاری کنیم.

اگر فرمایش آخوند این باشد، به نظر ما خوب است، یعن این بیان و این تفسیری که الآن عرض کردیم متواند دلیل برای
فرمایش آخوند باشد چون در عدم و مله ی وجودی داریم که نسبت به همان وجودی اصل جاری مکنیم، در متضادان دو تا

وجودی داریم که نسبت به هر کدام اصل جریان پیدا مکند، پس این هم توضیح و تمیل برای فرمایش مرحوم آخوند.



وجه بطلان کلام آخوند در دیدگاه مرحوم امام 

مطلب دوم که بوئیم چطور از تحقیق امام این بطلان کلام مرحوم آخوند روشن شد ملاحظه فرمودید اصلا بعض از نات که
در کلام مرحوم آخوند بوده را امام متعرض نشدند و این را نفرمودند فقط کلام آخوند را مفرمایند آخوند در حاشیه رسائل فرق
گذاشته بین مذک و مقابل مذک، که از قبیل ضدّین باشد یا از قبیل عدم و مله، فذهب ال أن اصالة عدم التذکیة جاریةٌ حینئذٍ،
که ما گفتیم امام مفرماید آخوند مگوید اصالة عدم التذکیة فقط در عدم و مله جریان دارد در حال که در هر دو صورت
ی جریان دارد منته در عدم و ملهاش مگوئیم معارض ندارد در متضادانش مگوئیم معارض دارد ول دیر چرا فساد این

کلام آخوند روشن مشود، امام بیان نفرمودند.

تحقیق که امام ارائه دادند عمده این بود که ما موضوع برای حرمت و نجاست را یا موجبهی معدولة المحمول مگیریم یا سالبه
محصلهی به سلب محمول مگیریم یا موجبهی سالبة المحمول، و فرمودند اصالة عدم التذکیة هیچ کدام از اینها را اثبات
نمکند، اگر ما بخواهیم با اصالة عدم التذکیة ی از این سه تا را اثبات کنیم مشود اصل مثبت، بخواهیم با اصالة عدم التذکیة
بوئیم هذا اللحم غیر مذک، موجبهی معدولة المحمول، بوئیم هذا اللحم لیس بمذک، موجبهی سالبة المحمول، بوئیم لیس هذا
اللحم بمذک، سالبه محصله به انتفاء محمول، اصالة عدم التذکیة هیچ ی از این سه تا را اثبات نمکند، درست است. ول آیا
مر آخوند خواستند اینها را اثبات کنند خود آخوند در اول کلامش فرمود ما مآئیم ی چیزی را به اینها ملحق مکنیم، ملحق
مکنیم عدم تذکیه را، ما لم یذک را ملحق مکنیم، و با اصالة عدم التذکیة این ما لم یذک که ملحق به این موضوع شده اثبات
مشود، چطور با آن بیان مخواهند این را رد کنند؟ فقط باق مماند آن مطلب که فرمودند اصالة عدم التذکیة اعم است و
شامل سلب موضوع هم مشود، به جناب آخوند مفرمایند شما که مگویید ما میته را ما لم یذک را به آن ملحق مکنیم این

ما لم یذک سالبه به انتفاء محمول است و با سالبه به انتفاءموضوع سالبهی به انتفاء محمول هم اثبات نمشود.

وجه اینه با بیان امام چطور کلام آخوند مورد اشال مشود این است که امام مفرماید شما آمدید این را الحاق کردید
مگوئید ما لم یذک، از شما مرحوم آخوند سؤال مکنیم این ما لم یذک آیا سالبه به انتفاء موضوع است یا محمول؟ آخوند چه
جواب باید بدهد؟ سالبه به انتفاء محمول است یعن لحم است که لم یذک. اصالة عدم التذکیة سالبه به انتفاء موضوع است آن
موقع که لحم نبوده و زمان که هنوز زهوق روح نشده، آن موقع سالبه به انتفاء موضوع است، این بیان ارتباط بین کلام امام و
یکه آنجا بر امام داشتیم، گفتیم عرف بین سالبه به انتفاء موضوع و محمول را تف الکلام مرحوم آخوند است و ما همان اش
نمکند این به نظر دقّ اصولیین و منطقیین است که بین اینها تفی مکنند عرف مگوید تذکیه نبود و حالا هم نیست، نمآید
بوید این عدم تذکیه قبل به انتفاء موضوع است و این به انتفاء محمول است و اینها دو چیز شدند، بعبارة اُخری ما گفتیم در
استصحاب مگوئیم ابقاء ما کان، ما کان در اینجا عدم تذکیه است قبلا تذکیه نبوده، الآن هم همان عدم تذکیه را ابقاء مکنیم
عرف دیر نظر نمکند به اینه آیا آن سالبه به انتفاء موضوع است یا سالبه به انتفاء محمول است، این اشال و این مناقشهای

که قبلا هم ما بر فرمایش امام داشتیم.

سؤال:...؟
پاسخ: استاد:

با سرعت از اینجا عبور ننید، بالأخره این اصول برجسته مثل مرحوم آخوند چه چیز در ذهن شریفش بوده که بین عدم و مله
ان دو طرف وجودیاند، دو طرف برای ما قابلیت شقائل شده، وجهش فقط همین است در متضاد یان تفو بین متضاد
دارند، اصل جریان دارد. در عدم و مله ی طرف وجودی داریم، طرف دیر اصلا مسئلهی ش در آن مطرح نیست چون ما
مدانیم این لحم شأنیت برای تذکیه دارد یا مدانیم شأنیت دارد یا مدانیم ندارد! در هر دو صورت مجال برای جریان اصل

نیست.



مطلب دیری که امام مطرح مکنند که حالا عنوانش را عرض مکنیم و تفصیلش را فردا بیان مکنیم ان شاء اله؛ مفرمایند
مرحوم محقق همدان هم ی تفصیل دارد، تفصیل را امام نقل مکنند و مورد مناقشه قرار مدهند. حالا ببینید در کلمات قوم
چه کسان این تفصیل مرحوم همدان را نقل کردند و مورد مناقشه قرار دادند، امام مفرمایند ی مغالطهی خفیهای در کلام
مرحوم همدان رخ داده، مرحوم آقای بروجردی در تقریرات صلات که از ایشان چاپ شده این تفصیل مرحوم همدان را مورد

مناقشه قرار دادند، این را مطالعه بفرمایید تا فردا ان شاء اله.

وصل اله عل محمد و آله الطاهرین


