
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » اصول عملیه » تنبیهات استصحاب (تنبيه اول تا چهارم) »

در تاریخ ۰۷ اردیبهشت ۱۳۹۳

تنبیهات استصحاب
جلسه 87 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

بررس دیدگاه مرحوم امام در نسبت تفصیل به شیخ در مساله عدم تذکیه 

شود که یا ما باید حرف فاضل تونکه از مرحوم شیخ علیه الرحمه در رسائل هست از آن استفاده م ملاحظه فرمودید عبارات
را ذکر کنیم و میته را ی معنای وجودی کنیم، اگر این چنین باشد اصالة عدم التذکیة اثبات میته بودن نمکند اما اگر میته را
ی معنای عدم کردیم و گفتیم میته یعن غیر مذک، میته یعن لحم که تذکیه نشده. فرمودند اینجا کلام مشهور درست است لا
محیص عن قول المشهور، عبارات را دیروز خواندیم ملاحظه کردید و مقصودمان از نقل این عبارات شیخ این بود آنچه را که

امام رضوان اله تعال علیه به مرحوم شیخ نسبت دادند نمشود از عبارات استفاده کرد.

امام(قدس سره) فرمودند شیخ تفصیل داده بین ما إذا رتّبت الاحام عل مجرد عدم التذکیة بنحو سالبة المحصلة در جای که
احام بر عدم تذکیه به نحو سالبهی محصله و بین کونها بنحو موجبة السالبة المحمول احام که بر عدم تذکیه به نحو موجبهی

سالبة المحمول مترتب شود.

امام مفرمایند مرحوم شیخ نظرشان و رأیشان این است که اگر ما احام که در شریعت داریم،  موضوعش عدم تذکیه به
نحو سالبهی محصله است اینجا اصالة عدم تذکیه نافع است و مفید و جاری است. اگر احام در شریعت داریم که
موضوعش عدم تذکیه به نحو موجبهی سالبة المحمول است، اینجا اصالة عدم التذکیة فایدهای ندارد. اصالة عدم التذکیة فقط آن
احام را که موضوعش عدم تذکیهی به نحو سالبهی محصله هست را برای ما درست مکند اما احام که موضوعش عدم

تذکیه به نحو موجبهی سالبة المحمول است این را برای ما اثبات نمکند.

ما عبارات شیخ را خواندیم، عرض کردم از هیچ جای عبارت نشد ما چنین چیزی را استفاده کنیم.

 مرحوم شیخ بعد از اینه کلام فاضل تون را نقل کردند ی دفاع از مشهور کردند، آن دفاع هم خلاصهاش این بود که مشهور
مگویند نجاست مترتب بر عدم تذکیه است و موضوع غیر مذک است، آیات و روایات وارده را هم فرمودند همهاش دلالت بر
غیر مذک دارد، ما لم یذک، بعد که از مشهور دفاع کردند فرمودند انصاف این است که اگر ما میته را به معنای ما لم یذک بیان
ننیم بوئیم میته یعن من مات حتف الانف و بوئیم موضوع نجاست این است من مات حتف انفه، فرمودند اینجا دیر مشهور

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/1678
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/65
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


تواند اثبات کند عدم تذکیه این موت حتف انف را، این را فرمودند و دو مرتبه یتوانند بیاورند، نماصالة عدم تذکیه را نم
مقدار این را توضیح دادند که دیروز عرض کردیم.

بعد مفرمایند تمام این مطالب که گفتیم مبن عل ما فرضناه من تعلّق الحم عل المیته و القول بأنّها ما زهق روحه بحتف
الانف، آنچه روحش به حتف انف رفته، یعن این دفاع از فاضل تون و توجیه کلام فاضل تون مبتن بر این مبناست، بعد
مفرمایند اما إذا قلنا بتعلّق الحم عل لحم لم یذک، اگر گفتیم حم به ی لحم که لم یذک تعلّق پیدا کرده، یعن همان حرف
مشهور، یعن همان سالبه محصله، لم یذک حیوان، لم یذکر اسم اله علیه، یا از آن طرف بوئیم أو قلنا إنّ المیته هو ما زهق
روحه مطلقا خرج منه ما ذک، میته را آمدیم ی معنای کردیم که حتّ مذک را هم شامل شود منته باید بوئ مذک از آن

خارج شود، فلا محیص عن قول المشهور.

پس شیخ مفرماید مشهور فقط روی سالبه محصله جلو آمدند و اصالة عدم تذکیه را شیخ قبول مکند مفرماید موضوع همین
غیر مذک است و دیر نمگویند غیر مذک به نحو سالبه محصله یا به نحو موجبهی سالبة المحمول، اینها را مرحوم شیخ
ندارند. شیخ فقط دو حرف دارد و مفرماید دو مبناست، یا موضوع حرمت و نجاست را میته قرار مدهیم که حق با فاضل
تون است، اصالة عدم التذکیه به درد نمخورد یا موضوع را ما لم یذک قرار مدهیم، ما لم یذک که قرار دادیم حق با مشهور

است اما دیر در این ما لم یذک تفصیل نمدهند بین سالبهی محصله و موجبهی سالبة المحمول.

دیدگاه مرحوم امام راجع به نظریه محقق آخوند

بعد مفرمایند دومین نظری که طبق تحقیق ما باطل مشود نظریهی مرحوم آخوند خراسان است، آن هم در حاشیهای که بر
رسائل دارد. مفرماید آخوند معتقد است این اصالة عدم التذکیة در صورت جریان دارد که مذک و غیر مذک را ما از قبیل
عدم و مله بدانیم ، بوئیم مذک و غیر مذک یا میته و مذک، فرق نمکند، این دو تا را از قبیل عدم و مله بدانیم، اینه میته
یعن لحم که من شأنه ان یذک و لیس بمذک، اگر عدم و مله بدانیم اینجا اصالة عدم التذکیة جریان دارد اما اگر میته و

مذک را امران وجودیان متضادان بدانیم، بوئیم میته و مذک هر دو در ی چیزی مشترکاند، آن زهاق روح است.

من زهق روحه، اگر به این کیفیت شرعیه باشد مشود مذک، به کیفیة اُخری باشد مشود میته، اگر میته و مذک را امران
وجودیان متضادان بدانیم از ظاهر عبارت امام ایشان مفرمایند مرحوم آخوند مگوید اینجا دیر اصالة عدم التذکیه جریان
ندارد. اصالة عدم التذکیة روی این مبنا جریان دارد که میته و مذک را از قبیل عدم و مه بدانیم بوئیم میته یعن آن حیوان که

.اما و لیس بمذک من شأنه ان یذک

عبارت امام این است که مفرمایند آخوند در تعلیقه بر رسائل مفرماید الفرق بین کون المذک و مقابله من قبیل الضدّین،
أنّ أصالة عدم التذکیة جاری ة فذهب إلو مقابلش که همان میته است. من قبیل الضدّین أو من قبیل العدم و المل مذک
حینئذٍ، حینئذٍ یعن عدم و مله. امام مفرمایند آخوند قائل است که اگر نسبت بین مذک و میته عدم و مله باشد اصالة عدم
التذکیة جاریةٌ و موجبةٌ للحم بأن الحیوان غیر مذک، این مطلب که امام از مرحوم آخوند نقل مکند. حالا خودمان برویم در

تعلیقه بر فرائد ببینیم آخوند چه فرموده؟

بررس کلام مرحوم آخوند در حاشیه فرائد

در تعلیقه بر فرائد این چاپ که ما داریم صفحه 340،اولین حرف که آخوند دارد در تقریباً مقابلهی با فاضل تون مفرماید ما
قبول داریم اصالة عدم التذکیة اثبات میته بودن نمکند، اما ما ی چیزی داریم در حم این میته است، ی چیزی داریم ملحق



به این میته است، مفرماید ی میته داریم من مات حتف الانف این میته است، حیوان که همینطوری بمیرد! اما ی چیز
دیری داریم که حتف الانف نمرده اما در حم این میته است، مثلا ذبحش کردند اما عمداً پشت به قبله، یا عمداً بسم اله نفتند،
این هم ملحق به میته است. آخوند مفرماید این اصالة عدم التذکیة اثبات میته نمکند اما اثبات ما یلحق بالمیته را دارد، لذا در
ما یلحق بالمیته آن لحم که ما ش داریم مذک هست یا نه؟ آخوند اصالة عدم التذکیه را در این جاری مداند، این ی مطلب

مرحوم آخوند.

الآن بفرمایید این حرف آخوند ی حرف جدیدی شد، این که آخوند مفرماید اصالة عدم التذکیة اثبات میته نمکند، اما اثبات
مکند ملحق به میته را و ملحق به میته یعن آنه تذکیه شرع نشده، آیا این حرف جدیدی شد؟ یا اینه روحش برمگیرد به
حرف شیخ. شیخ هم مفرماید موضوع در نجاست و حرمت ما لم یذک است، حالا ایشان مفرماید این ما لم یذک را ما  ملحق
به میته مکنیم .در شریعت شارع فرموده آنچه لم یذک حرام أکلُه ،نجس، مگوئیم با همین اصالة عدم التذکیه این موضوع ثابت
مشود، هذا مما لم یذک فیحرم و یون نجسا، لذا این مطلب اول آخوند ولو به ظاهر به ذهن بدوی مآید که ی چیزی غیر از

آن مطالب دیران باشد و تحقیق جدیدی باشد اما به نظر ما روحش برمگردد به کلام مرحوم شیخ.

اینجا مرحوم آخوند در حاشیه رسائل ی اشال و جواب را مطرح مکنند، خوب است این اشال و جواب را هم بوئیم؛
مستشل به آخوند عرض مکند ما نمتوانیم بوئیم غیر مذک مطلقا ملحق به میته است، چرا؟ برای اینه حیوان در زمان
حیاتش غیر مذک است اما میته و ملحق به میته نیست و این را در کلمات امام دیدم، اینجا در کلمات آخوند نیست، امام

مفرمایند اگر کس در حال نماز بتواند ی حیوان زندهای را روی دوش بیرد اینجا آیا نمازش باطل است؟

که حیات دارد عنوان میته را ندارد اما غیر مذک ندارد، چون حیوان تا زمان الکند؟ نه، اشگویند این دارد حمل میته مم
است، مستشل مگوید غیر مذک که شما مگوئید ملحق به میته است اگر مطلقا ملحق به میته بود این فرمایش شما به درد
مخورد اما مطلقا ملحق به میته نیست در بعض از موارد ملحق به میته است، اگر در بعض از موارد شد ما نمدانیم اینجا

اصالة عدم التذکیه آیا این ملحق را مآورد یا خیر؟ این اشال.

مرحوم آخوند مفرماید این اشال را به ما مطرح ننید، چرا؟ مفرماید اصلا فلسفه و مورد اصل جای است که زهاق روح
ی آید که زهاق روح شده باشد یعنم کنید؟ اصالة عدم التذکیه جایشده باشد، شما کجا اصالة عدم التذکیه را جاری م
زهاق روح شده، ما ش در تذکیه مکنیم اصالة عدم التذکیه را مآوریم، پس دیر اصلا برای آن موردی که حیوان زنده

است و زهاق روح نشده، اصلامجال برای اصالة عدم التذکیه نیست.

باز اشال دیری را مطرح مکنند که این هم نتهی خوب است و آن اینه مستشل مگوید شما وقت مگوئید در حال
حیات مذک نیست، این مذک نبودن در حال حیات شرعاً اثری ندارد و چیزی که شرعاً اثر ندارد نمتواند مستصحب واقع
شود. آخوند جواب مدهد در باب استصحاب اثر حین الش اگر باشد کفایت مکند، درست است این اصالة عدم التذکیة
معنایش همین است این حیوان زمان که زنده بود غیر مذک بود، غیر مذک بودن در زمان حیات اثری ندارد، اما همین عدم
تذکیه وقت متّصل به زهوق روح شود در زمان زهوق روح اثر پیدا مکند و مفرماید در باب استصحاب مستصحب ما ولو در
زمان یقین (یعن در زمان سابق) دارای اثر شرع نباشد اما همین که در زمان ش دارای اثر هست کفایت مکند، این که
نتهی خیل خوب است و دیران هم یا از آخوند گرفتند یا نه، این را دارند که در باب استصحاب اثر حین الش کفایت
مکند، اما آنچه الآن مخواهم بخوانم این عبارت مرحوم آخوند است که مرتبط به عبارت امام است، مفرماید لن لا یخف أنّ
ذل یعن اینه ما اصل عدم تذکیه را جاری مکنیم، هم آخوند و هم شیخ تبعاً للمشهور در شبهات حمیه، در شبهات
،ا لا یذکفرمایند این جریان اصالة عدم التذکیة لو کانت المیتة عبارةً عمدانند، مموضوعیه اصالة عدم التذکیه را جاری م
میته را ی معنای عدم ملهای برایش بیریم، میته یعن لحم یا حیوان که من شأنه ان یذک و لیس بمذک، این در عبارت



نیست ول از قرینه فهمیده مشود مراد آخوند این است.

من شأنه ان یذک ولا یذک أو کان ما لیس بمذک ملحقاً بها شرعا، مرحوم آخوند روی دو مبنا اصالة عدم التذکیه را جاری
مدانند: 1) اگر ما تقابل بین میته و مذک را عدم و مله بدانیم 2) ما لا یذک را شرعاً ملحق به میته بدانیم، روی دو مبنا.

وجودیٍ یضاد ون بمعنفرماید و اما، اگر گفتیم إذا قلنا إن الموضوع للحرمة و النجاسة و عدم جواز الصلاة فیه ما یبعد م
المذک، اگر گفتیم میته ی معنای وجودی دارد اما رابطهاش با مذک عدم و مله نیست، یضاد المذک و هو ما إذا ازهق روحه
بإزهاقٍ خاص غیر الإزهاق ف المذک، بوئیم میته و مذک در هر دویشان زهاق روح شده، اما زهاق روح در مذک ازهاق

خاص دارد، زهاق روح در میته ازهاق دیری دارد،

تا اینجا فرمایش امام با عبارات آخوند کاملا تناسب دارد اما ی نتهی اصل که در کلام آخوند هست و امام در اینجا نفرمودند
این است، آخوند مگوید اگر میته و مذک را امران وجودیان متضادان گرفتیم نمگویند اصالة عدم التذکیة جریان ندارد
مگوید اصالة عدم التذکیه در این فرض معارض دارد، مثل این است که مگوئیم نمدانیم سفید است یا سیاه، اگر شما بوئید
اصل عدم سفیدی است، بلا فاصله مگوئیم اصل عدم سیاه است، چه فرق کرد؟ با هم تعارض دارند، آخوند مگوید اگر
میته و مذک متضادان شدند شما گفتید اصل عدم تذکیه است، این اصل عدم تذکیه با اصل عدم میته بودن تعارض پیدا مکند،

مگوئیم ش داریم میته است یا نه؟

اصل عدم آن است، ش داریم مذک است اصل عدم آن است، این دو با هم تعارض مکنند و مفرمایند در فرض که
متضادان باشند اصالة عدم کونه مذک معارضةٌ بأصالة عدم کونه میته، یعن آخوند مگوید ی جا این اصل عدم تذکیه
معارض دارد و به درد نمخورد فیرجع إل غیرها من الاصول، پس چ شد؟ تا اینجا دو نته در کلام مرحوم آخوند بود که امام

قدس سره این را نفرمودند؛

نتهی اول آخوند فرمود اصالة عدم التذکیه روی ی از این دو فرض جریان دارد، عدم و مله، یا بوئیم ما لم یذک هم شرعاً
.ملحق به میته است، این ی

دوم: آخوند مخواهد بفرماید روی قول به اینه میته و مذک عدم و مله باشند اصالة عدم التذکیة جریان دارد من دون
معارضٍ، اما روی این مبنا که بوئیم این دو تا امران وجودیان متضادان هستند آخوند مفرماید اصالة عدم التذکیه جریان دارد
اما معارض دارد، اصالة عدم کونها میته، اصالة عدم کونها مذک با اصالة عدم کونها میته تعارض مکنند یرجع إل الاصول،
اصول چیست؟ أصالة الاباحة، اصالة الطهارة، پس این دو نتهای است که ما باید در مبنای آخوند و نظریهی آخوند در اصالة
عدم التذکیه مدّ نظر داشته باشیم یعن اگر ی وقت از شما پرسیدند نظریهی آخوند در اصالة عدم التذکیة چیست؟ این دو نته

را باید در ذهن بیاورید.

از آخوند سؤال مکنیم به نظر شما آیا نسبت بین این دو تا تضاد است یا عدم و مله؟ مفرماید و الانصاف أنّ المعلوم إنّما هو
مغایرةٌ المیتة و التذکیة اجمالا، مفرماید آنچه را ما مدانیم و برای ما معلوم است این است که میته و تذکیه اجمالا با هم تغایر
دارند، من دون تعیین کونها عل نحو التضاد أو العدم و المله نمتوانیم بوئیم به نحو تضاد است یا به نحو عدم مله؟ و معه لا
برای معارض نیست چون در معارض احتمال معارضه فایده ندارد، باید اگر بخواهد ی المعارضة، این مجال مجال لتل
دلیل از میدان خارج شود ما یقین به معارض باید داشته باشیم، احتمال معارض فایده ندارد. بعد ی نعم دارند که مفرمایند
نعم ف غیر واحدٍ من الأخبار المعتبرة تجویز الصلاة ف الجلود ما لم یعلم أنّها میته، مفرماید وقت ما به روایات ناه کنیم
پوست که علم به میته بودن ندارید، ی توانید بخوانید مادامم گوید نماز را در پوستروایات م روایات دو دسته است، ی



الآن از خارج مآید شما نمدانید میته است یا نه؟

همین که نمدانید میته است یجوز که نماز در او بخوانید، نمدانید میته است یا نه؟ بعد مفرماید بعض از روایات مگوید
آنچه را که نمدانیم تذکیه شده یا نه حق ندارید در آن نماز بخوانید یعن باید علم به تذکیه داشته باشید. مفرماید حالا این
گوید آن پوستروایات م کنیم روایات دو دسته است، ی است بین روایات و جایش در فقه است، آنجا باید بررس اختلاف
توانتذکیه شده یا نه؟ نم دانرا که نم گوید پوستروایت م ی ،با آن نماز بخوان توانکه علم به میته بودن نداری را م
در آن نماز بخوان، اینها با هم تقابل مکنند و تعارض مکنند، مفرمایند جایش در فقه است. مفرماید ما نمتوانیم بوئیم این

تقابل تضاد است یا تقابل عدم و مله.

آنچه اینجا مهم است و امام هم خیل مفصلتر در آن بحث کردند کلام مرحوم محقق همدان است که در دو جا؛ ی در مصباح
الفقیه جلد 1 صفحه 653، ی در حاشیهی بر رسائل. مرحوم حاج آقا رضای همدان ی حاشیه خوب هم بر رسائل دارد که در
صفحه 91 این نظریه را دارد که امام مخواهند نقل کنند و مفرمایند مرحوم همدان بر آن ی مغالطهای شده که ان شاء اله

امشب پیش مطالعه کنید تا فردا.

وصل اله عل محمد و آله الطاهرین


