
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » اصول عملیه » تنبیهات استصحاب (تنبيه اول تا چهارم) »

در تاریخ ۰۶ اردیبهشت ۱۳۹۳

تنبیهات استصحاب
جلسه 86 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

ادامه کلام مرحوم امام در عدم جریان  اصالة عدم التذکیة 

بحث ما در فرمایش امام رضوان اله تعال علیه در این بحث عدم جریان اصالة عدم التذکیه است، ایشان مفرمایند همانطوری
که اصالة عدم القابلیة للتذکیة اعتباری ندارد، اصالة عدم التذکیة هم اعتباری ندارد و این اصل را که مشهور هم در شبهات
حمیه و هم در شبهات موضوعیه به نام اصالة عدم التذکیة جاری مکنند مفرمایند این اصل اصلا جریان ندارد مطلقا.
مفرمایند اگر ما آمدیم موضوع برای حلیت و طهارت را، زهوق روح بیفیة وجودیة اُخری قرار دادیم، یعن گفتیم تذکیه ی امر
وجودی است، میته را ی معنای کاملا وجودی کردیم، گفتیم زهوق روح به کیفیة اُخری که دیر معنای سلب در آن نباشد،
زهوق روح مستدبراً للقبلة یا ذُکر اسم الاصنام علیه نه ذکر اسم اله،در این فرض یا آمدیم به نحو موجبهی معدوله قرار دادیم
یفیةن بالشرعیة، یا موجبهی سالبة المحمول قرار دادیم گفتیم زهوق متّصف بأنّه لم ی ةخاص گفتیم زهوق الروح بلا کیفیة
الخاصة، مفرمایند در این سه فرض علّت عدم جریان روشن است، اگر ما موضوع برای حلیت و طهارت را ی از این سه تا

قرار دادیم، اینجا اصالة عدم تذکیه مثبت مشود.

شما اگر بوئید اصل عدم زهوق روح بالیفیة الخاصة است، چون وقت تذکیه را ی از این سه معنا بیان کردیم عدمش هم
مشود عدم ی از اینها، با اصل عدم زهوق روح بالیفیة الخاصة ما نمتوانیم بیائیم ی عنوان وجودی را اثبات کنیم بوئیم
پس زهوق روح بیفیة وجودیة اُخری شده. نمتوانیم موجبهی معدولة المحمول را اثبات کنیم، نه متوانیم موجبه سالبة

المحمول را اثبات کنیم، عنوان اصل مثبت پیدا مکند، این سه فرض.

اما ی فرض چهارم باق مماند و آن این است که بوئیم تذکیه سالبهی محصله به سلب محمول است، یعن زهوق روح
مسلوباً عنه الیفیة الخاصة به نحو سلب تحصیل به سلب محمول. آن وقت عدم تذکیه مشود عدم این، عدم تذکیه مشود عدم
زهوق روح مسلوباً عنه الیفیة الخاصة، این اشالش این است که این حالت سابقه ندارد. اگر ما موضوع را به نحو سلب
محمول گرفتیم سالبهی محصله گرفتیم به نحو سلب محمول، مفرمایند این عنوان حالت سابقه ندارد، پس این اصالت عدم
تذکیه روی چهار فرض که امام تصویر فرمودند در سه فرضش عنوان مثبت را پیدا مکند و در ی فرضش مفرمایند حالت
سابقه ندارد، این فرض که مفرمایند حالت سابقه ندارد باز دلیلشان همان دلیل است که در استصحاب عدم قابلیت مطرح
شد، مفرماید درست است در قبل سالبهی محصله هست اما آن اعم از سلب موضوع و محمول است. با اعم نمتوانیم اخص
را اثبات کنیم، موضوع ما سالبهی محصله به سلب محمول است اما سالبهی محصله به سلب تحصیل اعم ، اصلا موضوع

برای حم نیست.

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/1678
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/65
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


بنابراین مفرمایند یا باید بوئیم این عنوان اصل مثبت را دارد یا باید بوئیم حالت سابقه ندارد. قبل از اینه فرمایش امام را
دنبال کنیم ملاحظه فرمودید ما قسمت به قسمت توضیح مدهیم اگر مناقشهای هم در ذهن باشد عرض مکنیم.

دیدگاه استاد نسبت به فرمایش مرحوم امام 

در استصحاب عدم قابلیت مناقشات بر فرمایش امام رضوان اله تعال علیه داشتیم، در اینجا کلام ایشان باز نسبت به آن سه
اُخری، زهوق الروح بلا کیفیة یفیةوئیم زهوق الروح بیریم بامر وجودی ب ما اگر موضوع را ی فرض درست است، یعن
خاصة شرعیة، زهوق الروح مسلوباً عنه الیفیة الخاصة، گفتیم موضوع برای حرمت و نجاست این است، روشن است اصالت

عدم تذکیه این را نمتواند اثبات کند، این درست.

اگر موضوع ی از این سه تا باشد، موضوع برای حرمت و نجاست ی از این سه فرض باشد شما با اصالة عدم زهوق الروح
بیفیة خاصة نمتوانید ی از اینها را اثبات کنید مر روی قول به اصل مثبت. اما اگر ما گفتیم مشهور مگویند آنچه ما داریم
سالبهی محصله است و مشهور اینطور بویند که عرف در سالبهی محصله فرق نمگذارد بین سالبه محصله به انتفاء موضوع
و سالبهی محصله به انتفاء محمول. عرف مگوید این حیوان در زمان که زنده بوده یا وقت که اصلا نبوده تذکیهای نبوده، الآن
هم تذکیه نیست، اگر شما موضوع را سالبه گرفتید، عدم تذکیه، مگوئید موضوع برای حرمت أکل لا تأکلوا مما لم یذکر اسم
اله علیه، ، موضوع برای حرمت اکل و نجاست همین عدم است، خود عدم، خود سالبه محصله، اگر از مجموع ادله استفاده
کردیم المحرم ما لم یذک، اگر از مجموع ادله این را استفاده کردیم دیر نه موجبهی معدوله و نه موجبه سالبة المحمول، اینها
نیست. سالبه را استفاده کردیم ،عدم تذکیه، مگوئیم این عدم تذکیه قبلا بوده و الآن هم هست، درست است قبلا به انتفاء

موضوع بوده ول متعلّق یقین بوده و الآن هم هست.

بنا بر این متوانیم دفاع کنیم از مشهور و اصل عدم تذکیه را جاری کنیم، فقط مناقشهی ما بر فرمایش امام همین است که این
دقّت عقل است خودتان هم فرمودید در مسئلهی وحدت موضوع دقّت عقل لازم نیست، عرف مگوید قبلا عدم تذکیه بوده و

الآن هم هست ولو قبلا عدم تذکیه در فرض حیات حیوان بوده، باشد! زهوق روح نشده بوده، باشد! ول تذکیه نبوده.

باز به ی عبارت دیر در مناقشه بر امام مخواهیم عرض کنیم درست است به دقّت عقل در زمان حیات این حیوان لا یتصف
بالمذک و لا یتصف بالمقبالة، این را قبول داریم ول این به دقّت عقل است ول اگر به عرف مراجعه کنید مگوید هنوز تذکیه
نشده، عرف حیوان را که هنوز زهاق روح از او نشده، حالا به هر کیفیت، مگوید هنوز تذکیه نشده، صفت عدم تذکیه را عرف

برای این حیوان زنده مآورد، حالا همین را استصحاب مکنیم.

نقد مرحوم امام نسبت به  دیدگاه شیخ 

دنبال کنیم کلام امام را؛ امام رضوان اله تعال علیه در ادامه فرمایش خود مفرمایند با این تحقیق که ما ارائه دادیم بطلان
نظریهی اعاظم روشن مشود، نظر شیخ، نظر مرحوم آخوند، نظر مرحوم محقق همدان و نظریه نائین را بیان مکنند و

مفرمایند این چهار نظر با تحقیق که ما کردیم بطلانش روشن مشود، اول مآئیم سراغ نظریه شیخ؛

مرحوم امام مفرمایند شیخ تفصیل داده بینما إذا رتّبت الاحام عل مجرد عدم التذکیه بنحو سالبة المحصلّة، شیخ بین جای که
مه موضوع حفقط بر سالبه محصله مترتب شده باشد و بین کونها بنحو الموجبة سالبة المحمول، بین این مح ی
موجبهی سالبة المحمول باشد. حالا این تفصیل را امام قدس سره از کجای کلام شیخ درآوردند؟ من ی اشارهای مکنم به
فرمایش شیخ و بعد آقایان که رسائل را مسلط هستند ببینید که این صحیح است. اصلا سؤال این است که تا حالا در ذهن ما



این بود که شیخ همین نظریه مشهور را دارد، یعن اصالة عدم التذکیهای است، این اصل را جاری مداند. اما اینه بوئیم
احام که بر مجرد عدم تذکیه به نحو سالبهی محصله و بین این احام که بر عدم تذکیه به نحو موجبهی سالبة المحمول،
بوئیم شیخ بین این دو تا تفصیل داده، حالا ما بعض از عبارات شیخ را اشاره مکنیم ول ما نتوانستیم این تفصیل را که امام

قدس سره به شیخ نسبت مدهند از عبارت شیخ دربیاوریم.

حالا ی مقداری کلام شیخ را بررس کنیم؛ مرحوم شیخ در بحث اصالة الاباحة و اصالة الطهارة مفرماید از مواردی که اصالة
الاباحة و اصالة الطهارة جریان ندارد در لحم مردد بین مذک و میته است، مگوید اگر ی لحم، نمدانیم مذک است یا
میته؟ نمتوانیم بوئیم اصالة الاباحة را جاری مکنیم حلال است و اصالة الطهارة را هم جاری مکنیم و دیر نجس نیست.
چرا؟ مفرماید چون اصالة عدم التذکیة که نتیجهی آن حرمت و نجاست است بر این اصالة الاباحه و اصالة الطهارة حومت
دارد. بعد مفرماید در مقابل این اصالة عدم التذکیة دو تا اشال مطرح شده، ی اشال گفتند اصالة عدم التذکیة حجیت ندارد
چون ی امر عدم است و استصحاب اصلا در امور عدمیه حجیت ندارد ی هم از آن اقوال یازده گانهای که در استصحاب،

در رسائل خواندید همین است، استصحاب در احام وجودیه در امور وجودیه حجیت دارد و در امور عدمیه اعتبار ندارد.

شیخ مفرماید این اشال مبنای است و این مبنا را کثیری از محققین الآن قبول ندارند، محققین مگویند روایات استصحاب لا
تنقض الیقین مگوید یقین به امر عدم تعلق پیدا کند یا به امر وجودی، این اشال را کنار مگذارند.

اما مفرمایند ی اشال دوم شده؛ گفتند این اصالة عدم التذکیة معارض دارد، معارضش چیست؟ معارض با اصالة عدم
التذکیة اصالة عدم الحرمة است، اصالة عدم النجاسة است، نمدانیم این حیوان به نحو میته بودن ذبح شد تا حرام باشد اصل
عدم آن است، پس این با اصالة عدم التذکیة معارض مشود، این اشال که به میدان مآید.مرحوم شیخ در جواب از این
اشال مفرماید ما اصلا برای حرمت و نجاست نیاز نداریم که میته بودن را ثابت کنیم، خود عدم تذکیة برای حرمت و نجاست
کاف است ولو با ی اصل ثابت کنیم، دیر نیاز نداریم میته بودن را اثبات کنیم. اینجا در این قسمت از کلامشان مفرمایند
ادلهای که وجود دارد ی این آیه شریفه سوره مائده است «حرمت علیم المیتة و الدم  ولحم الخنزیر و ما اهل لغیر اله به و
المنخنقه و الموقوذة و المتردیة و النتطیحة و ما أکل السبع إلا ما ذکیتم» ایشان مفرماید این إلا ما ذکیتم مفهومش این است،
یعن منظورش این است که آنچه مذکاست حلال است، منظورش این است که آنچه حرام است یعن آنچه مذک نیست،پس از

خود این آیه معلوم مشود که موضوع برای حرمت و نجاست میته نیست ول عدم مذکاست.

باز مفرمایند در ادله دیر اکل مقید شده بما ذکر الاسم اله علیه کلوا مما یذکر اسم اله علیه یا ذکر اسم اله علیه، و قیود دیر.
کلوا مما ذکر اسم اله علیه مستقبلا للقبلة یون الذابح مسلماً ی از این قیود که کنار برود حرمت مآید. و باز مفرمایند به
نظر ما میته یعن غیر مذک، ما چیز دیری بوئیم سه چیز داریم؛ ی مذک داریم و ی غیر مذک داریم و ی میته داریم! میته

را هم برمگردانند به ی معنای عدم، این را در ی قسمت از رسائل بیان کردند.

نقد دیدگاه مرحوم فاضل تون توسط شیخ اعظم 

کلام فاضل تون را مرحوم شیخ نقل مکند که فاضل تون مفرمایند استصحاب عدم تذکیه اثبات نمکند میته بودن را، زهاق
روح را به کیفیة غیر معتبره. شیخ در رد بر فاضل تون مفرماید إلا أنّ نظر المشهور ف تمسهم عل النجاسة، شیخ در آنجا
مفرماید جناب فاضل تون مشهور که آمدند تمس کردند و مدّعایشان همین نجاست لحم مردد است گفتند نجاست فقط بر
عدم تذکیه مترتب است نه بر میته، باز دو مرتبه اینجا در دفاع از مشهور مفرمایند إلا ما ذکیتم همین است لا تأکلوا مما لم یذکر
اسم اله علیه همین است یعن تمام اینها موضوع نجاست و حرمت را عدم تذکیه قرار داده، کلوا مما ذکر اسم اله علیه همین
است، در موثقه ابن بیر آمده إذا کان ذکیاً ذکاه الذابح همین است، و مفرمایند اگر در بعض از روایات عنوان میته آمده که

http://www.fazellankarani.com/persian/quran/?s=5&a=3
http://www.fazellankarani.com/persian/quran/?s=5&a=3


خود آیه شریفه حرمت علیم المیته، این یعن غیر مذک. ما عنوان میته را برمگردانیم به غیر مذک. مفرماید لأنّ المیته عبارةٌ
.کنند در دفاع از مشهور و مقابله با فاضل توناینها را بیان م ،توقیف شرع ما لم یذک، لأن التذکیة امر عن کل

عرض کردیم فتوای فاضل تون در ذهن شریفتان هست، در مقابل مشهور ایشان فرمود ما در لحم مردد اصالة الاباحة و اصلاة
الطهارة را جاری مکنیم، نمتوانیم با اصالة عدم التذکیة بوئیم این میته است و أکلش حرام و نجس است، اصالة عدم التذکیة
نمتواند این را اثبات کند. شیخ ابتدا دفاع از مشهور مکند مگوید مشهور که آمدند این حرف را زدند موضوع مستفاد از ادله
را عدم تذکیه گرفتند، اصلا مشهور مگویند ما غیر از عدم تذکیه موضوع دیری به نام میته نداریم، الموضوع للحرمة و

النجاسة هو عدم التذکیة.

منته بعد از اینه این دفاع را از مشهور مکنند ی لن الانصاف دارند، مفرمایند لن الانصاف أنّه لو علّق حم النجاسة
عل من مات حتف الانف ، مفرماید انصاف این است که اگر نجاست معلّق بر موجودی باشد که به موت حتف انف مرده باشد
لون المیته عبارةً عن هذا المعن کما یراه بعض اشل اثبات الموضوع بمجرد أصالة عدم التذکیة، اگر آمدیم موضوع را میته
قرار دادیم با اصالت عدم تذکیه نمتوانیم این را اثبات کنیم، لأن عدم التذکیة السابق حال الحیاة المستصحب إل زمان خروج
الروح عدم تذکیه در حال حیات که تا زمان خروج روح عدم تذکیه است لا یثبت کون الخروج حتف الانف، اثبات نمکند که

خروج حتف انف است.

بعد شیخ مفرماید اگر ما گفتیم موضوع نجاست زهوق روح به حتف انف است، الآن ما ش داریم سبب الحرمة محقق شد یا
نه؟ سبب النجاسة محقق شد یا نه؟ اصل، عدم حدوث سبب است، لذا مفرماید اصالة عدم التذکیة را کنار مگذاریم مگوئیم
اصل عدم حدوث سبب حرمت، اصل عدم حدوث سبب نجاست برای این لحم است، ی لحم است که اگر مخواست حرام
باشد ی سبب دارد و سببش این است که این به موت طبیع مرده باشد یا شرایط نداشته باشد، ش مکنیم آن سبب آمده یا

نه؟ اصل عدمش است، م فرماید این اصالة عدم حدوث السبب سلیمةٌ عن المعارض، دیر معارض ندارد.

نتهای که اینجا دقت مکنند شیخ مفرمایند بعضها فر کردند اصل عدم حدوث سبب نجاست یعن تذکیه، نه! مفرمایند
همان طوری که اصل عدم تذکیه اثبات نمکند میته بودن را، اصل عدم حدوث سبب هم اثبات نمکند حلیت را و تذکیه را.

اصل عدم حدوث سبب نجاست و حرمت اثبات نمکند تذکیه را.

نتیجه این مشود که ما این اصل عدم حدوث سبب را داریم، این سلیمةٌ عن المعارض و اگر اصالة عدم تذکیه در اینجا جریان
پیدا مکرد ول با وجود اصل عدم حدوث سبب نجاست این دیر اصالة عدم التذکیة جریان را پیدا نمکند. منته باید برویم
سراغ اینه آیا متوانیم برویم سراغ اصالة الاباحة و اصالة الطهارة؟ بوئیم این حیوان زمان که زنده بود پاک بود، الآن که
نمدانیم به چه نحوی کشته شده استصحاب طهارت کنیم، ی. آن زمان که زنده بود لحمش حرام نبود الآن هم استصحاب
کنیم عدم الحرمة یا حلیت را. شیخ مفرماید درست است آن اصل عدم حدوث سبب نجاست ،سلیمةٌ عن المعارض است اما
این اصالة عدم التذکیة بر این دو اصل حومت دارد، اینجا نمشود اصالة الاباحة و اصالة الطهارة را جاری کرد یعن با اصالة
است عدم تذکیه، با این اصل موضوع اصل موضوع توانیم اثبات کنیم میته بودن را، اما این اصل یعدم التذکیة ولو نم

مگوئیم دیر جلوی اصالةالاباحة و اصالة الطهاره گرفته مشود، این دو ی اصل حم است.

پس شیخ مفرماید اصل عدم تذکیه اثبات نمکند این میته است ول جلوی اجرای اصالة الاباحة و اصالة الطهاره را مگیرد،
مگوئیم فقط ما ممانیم و اصالة عدم الحدوث سبب الحرمة و النجاسة اما مفرماید این هم اثبات نمکند که این تذکیه شده

که بوئیم این حلال است یا طاهر است، این هم ی قسمت از کلام مرحوم شیخ است.

http://www.fazellankarani.com/persian/quran/?s=5&a=3


مفرماید لن هذا کله مبن عل ما فرضناه من تعلّق الحم عل المیته، مفرماید تمام این حرفهای که اینجا زدیم در توضیح
کلام فاضل تون در صورت است که بوئیم نجاست و حرمت موضوعش میته است، این ی. و میته را هم بیائیم اینطور معنا
کنیم بأنّها ما زهق روحه بحتف الانف، میته آن است که به مرگ طبیع مرده باشد، اما إذا قلنا بتعلق الحم عل لحم لم یذک، با
این اما دو مرتبه مخواهند بیایند کلام مشهور را درست کنند مفرمایند اگر قائل شدیم به اینه موضوع لحم است که لم یذک،
این ی. أو لم یذکر اسم اله علیه، این دو. یعن بوئیم موضوع لحم، لم یذکر اسم اله علیه، این دو. أو تعلّق الحلم یا بوئیم از
اول حلیت آمده روی ذبیحه مسلم أو ما ذکر اسم اله علیه، ذبیحهای که یا مسلمان کشته باشد یا اسم خدا بر او برده شده باشد
که اگر ی از اینها منتف شود دیر حم منتف است. مفرمایند اگر آمدیم این را گفتیم أو قلنا إنّ المیتة هو ما زهق روحه
مطلقا این را تفسیر مکنیم که میته آنست که زهاق روح شده مطلقا، حالا چه به کیفیت معتبره یا غیر معتبره، اما وقت به کیفیت
معتبره شده باشداستثنا شده، یعن میتهای است که استثنا شده اکلش جایز است، فإذا ش ف عنوان المخرج فالاصل عدمه،

تمام اینها که مفرمایند فلا محیص عن قول المشهور.

حالا سؤال من این است که آیا این عبارت شیخ که مفرماید در تحقیق که مکند اگر قائل شدیم به اینه موضوع میته است
همین حرفها را باید بزنیم کدام اصل مآید، کدام اصل معارض ندارد، کدام اصل حم و کدام اصل موضوع است؟ اگر
گفتیم موضوع میته است نتیجهی فاضل تون را شیخ قبول نرد، فرمود نه! جای برای اصالة الاباحة و اصالة الطهارة نیست

چون با اجرای اصالة عدم التذکیة که اصل موضوع است نوبت به این اصل حم نمرسد.

ّوئیم حتکنیم ب معنای اعم وئیم یا میته را یه یا این را بلم یذک، یا لم یذکر اسم ال ه موضوع لحماما فرمود إذا قلنا به این
اینه بیفیة خاصة شرعیة، این هم میتةٌ اما شارع آمده این میته را استثنا کرده، مفرماید مبنای مشهور درست است.

آنچه مرحوم شیخ در رسائل، در اصل عدم تذکیه دارد همین است و چیز دیری در رسائل ندیدیم، حالا سؤال ما این است ببینید
در شروح و حواش جای کس این نظریهای که امام دارند به شیخ نسبت مدهند که شیخ بین سالبه محصله و موجبهی معدولة

المحمول، بین سالبه محصله و بین موجبهی سالبة المحمول فرق گذاشته.

وصل اله عل محمد و آله الطاهرین


