
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » اصول عملیه » تنبیهات استصحاب (تنبيه اول تا چهارم) »

در تاریخ ۰۲ اردیبهشت ۱۳۹۳

تنبیهات استصحاب
جلسه 85 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

مناقشه در نظریه امام راجع به انار استصحاب عدم القابلیة

بحث در فرمایش امام رضوان اله تعال علیه است، در جلسه گذشته برخ از مناقشات که به ذهن مرسید نسبت به فرمایش
امام عرض کردیم، در مورد این مناقشه که آیا اساساً ما در استصحاب چیزی به نام وحدت قضیهی متیقّنه و مشوکه لازم
داریم مطلقا یا اینه چنین چیزی لازم نیست مر در بعض از موارد و همچنین آیا باید موضوع باق و واحد باشد، این بحثش

ان شاء اله در آینده در ادامه همین بحث تنبیهات مآید و ما مفصلتر وارد این بحث خواهیم شد.

اما ی مناقشه و ملاحظهی چهارم هم نسبت به فرمایش امام وجود دارد، در بحث دیروز ما سه تا مناقشه را ذکر کردیم و
مناقشهی چهارم این است که برخ از مطالب که ایشان در اینجا فرمودند یا روی دقّت عقل است و یا خودش از باب خلط
توین به تشریع است. ما وقت به عرف مراجعه مکنیم، عرف در باب سوالب (قضایای سالبه) سالبهی محصله را سالبه
مداند، فرق آنچنان بین سالبه محصله به انتفاء موضوع و سالبه محصله به انتفاء محمول قائل نیست، عرف نمگوید این عدم
قابلیت قبلا با عدم موضوع بوده، ول الآن با فرض وجود موضوع است، مگوید قابلیت قبلا هم نبوده حالا از باب اینه خود
موضوع که حیوان است نبوده، قابلیت هم نبوده، الآن هم قابلیت نیست. ادعای ما این است که بین عدم قابلیت به انتفاء موضوع
و عدم قابلیت با فرض وجود موضوع در نزد عرف هر دو ی است، از جهت عقل، از جهت دقّ، از جهت منطق بین اینها

فرق هست اما به عرف چنین فرق توجه نمکند، مگوید این عدم قابلیت قبلا بوده و الآن هم هست.

اما نتهی دوم که توضیحش ی مقدار متوقف است که ما فرمایش امام رضوان اله تعال علیه را توضیح بیشتر و دقّت
بیشتری در آن کنیم. امام در آن لا یقال که اگر کس بوید موضوع مرکب است از دو جزء، ی وجود الحیوان و دوم عدم
القابلیة، و لن عدم قابلیت به نحو عدم محمول و نه به نحو عدم نعت. فرمودند این دو اشال دارد: اشال اولش این است که
این مجرد فرض است و واقعیت ندارد و لسان ادله اینطور نیست، اشال دوم فرمودند که این عدم، عدم مضاف است و عدم
مضاف مانند عدم مطلق قابلیت برای اینه موضوع واقع شود، محمول واقع شود، جزء الموضوع قرار بیرد، شرط الموضوع
قرار بیرد، وصف برای چیزی باشد، قید برای چیزی باشد، این قابلیتها را ندارد و بعد در ادامهی کلامشان فرمودند ما که
استصحاب عدم قابلیت را انار مکنیم روی این فرض است که قابلیت ی از اوصاف حقیقیهی توینیه باشد اما اگر گفتیم

قابلیت امر اعتباری جعل، اینجا استصحاب عدم قابلیت را ما قبول داریم.

این دو تا مطلب را که کنار هم بذاریم نتیجه مگیریم که این مبنای اصول و فلسف امام، ی مقداری هم که من تفحص کردم

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/1678
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/65
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


در کتابهای امام ندیدم به این تصریح شده باشد این ی از مبان ایشان است، حالا دیران هم مثل مرحوم اصفهان دارند یا
ندارند فعلا کاری نداریم اما ی از مبان که از اول اصول تا آخر در جاهای متعدد به آن استدلال کردند همین است که عدم
ات ایشان قائل است، یعنوینیکنیم که این را در باب تمضاف مانند عدم مطلق است. ما از این عبارات در اینجا استفاده م
عدم زید با عدم عمرو، با عدم جدار، با عدم فرش، با عدم الأرض اینها اصلا فرق ندارد. ایشان عدم مضاف را که مگوید در
حم عدم مطلق است در باب توینیات مگوید و الا اگر عدم مضاف مطلقا قابلیت نداشته باشد برای هیچ، سلب محض
است، قابلیت برای جزئیت و شرطیت و موضوع واقع شدن و محمول واقع شدن ندارد، اگر بخواهند حتّ در اعتباریات هم این
را بویند پس باید بویند قابلیت برای مجعول واقع شدن هم ندارد، جعل یا عدم جعل، باز همین حم را باید داشته باشد، اما در
اینجا مفرمایند ما استصحاب عدم جعل را قبول داریم. اگر قائل بوید این عدم مضاف است، عدم جعل عدم مضاف است،
شما هم که عدم مضاف را عدم مطلق مدانید یعن در حم عدم مطلق مدانید، چطور اینجا این استصحاب را قبول مکنید؟
باید بوئیم این مبنا که عدم مضاف در حم عدم مطلق هست این در امور توینیه است، اما در امور اعتباریه نه. شارع اعتبار

مکند عدم جعل وجوب را، عدم الوجوب را، عدم الاستحباب را، اشال ندارد در مقام اعتبار این مانع ندارد.

حالا که این مبنای ایشان روشن شد که عرض کردم این هم ی نتهی خیل مغتنم در فرمایش ایشان است ولو خود ایشان هم
تصریح نفرمودند در کتب دیرشان هم نیست، یعن اگر کس سؤال کند که آیا مبنای امام رضوان اله تعال علیه در عدم
مضاف شامل اعتباریات و جعلیات مشود ما با این بحث که از ایشان در اینجا ذکر کردیم و با این دقّت که در کلام ایشان
کردیم مگوئیم نه، ایشان عدم مضاف را که مفرماید در حم عدم مطلق است فقط در باب توینیات قائل است اما در

اعتباریات این چنین نیست.

بعد از توضیح این مطلب ما اساساً به ایشان عرض مکنیم آقایان که آمدند استصحاب عدم قابلیت را جاری کردند منظورشان
همین جعل بودن قابلیت است. قبلا قابلیت للتذکیه را شارع جعل نرده بوده الآن هم جعل نرده، باید همینطور بوئیم نباید این
را ببریم در مورد توین ولو بعض از فقها قابلیت را ی امر ذات و توین حیوان مدانند، اما متوانیم بوئیم کسان که
استصحاب عدم قابلیت را جاری مدانند روی جعل بودن، اینه این جعل است، شارع قبلا جعل قابلیت نرده و الآن هم باید

بوئیم جعل قابلیت برای این حیوان نرده.

نتیجهی عرایض ما تا اینجا این شد که ما استصحاب عدم قابلیت را قبول داریم. اگر قابلیت را ی امر جعل بدانیم، کما اینه
خود امام هم قبول دارند، استصحاب عدم قابلیت اگر قابلیت ی امر جعل باشد، اگر قابلیت ی امر توین نباشد ایشان هم
این استصحاب را قبول دارند و حتّ فرمودند که این استصحاب عدم قابلیت حاکم بر استصحاب عدم تذکیه است که الآن

مخواهیم بحثش را ذکر کنیم.

و کسان که استصحاب عدم قابلیت را جاری مدانند معنا ندارد که علاوه بر او بیایند ی استصحاب عدم تذکیه را هم جاری
کنند، خود استصحاب عدم قابلیت حاکم بر استصحاب عدم تذکیه است.

سؤال:...؟
پاسخ: استاد:

همین گوشت گرگ را اگر ضرورت پیدا کنید متوانید بخورید، یعن معلوم مشود که اینها ی امر اعتباری است.

علاوه بر این پنج جزء، مگویند آیا قابلیت للتذکیه شرط است یا نه؟ برخ مثل مرحوم محقق نائین مگویند اصلا ما چیزی به
نام قابلیت للتذکیه نداریم یعن روی بیان مرحوم نائین دیر مجال برای اصالة عدم القابلیة نیست، چون اصالة عدم القابلیه در



فرض است که اصل شرطیت قابلیت حیوان للتذکیه مسلّم باشد، ایشان مفرماید ما اصلا چیزی به نام قابلیت نداریم، آنچه ادله
گفته این است که این پنج عمل در مورد حیوان انجام شود تمام، قابلیت للتذکیه یعن چه؟ این ی مبنا.

.ویناً و لا جعلات نداریم لا تفرماید چیزی به نام قابلیم نائین
طبق مبنای مرحوم نائین اصلا نوبت نمرسد به اینه آیا توین است یا تشریع؟ و چیزی به نام قابلیت نداریم مثل اینه
بوئیم فرض کنید ی از شرایط تذکیه این است که مثلا بوئیم دم داشته باشد یا نه؟ شرط وجود ندارد و لذا دیر جای برای

استصحاب و ... نیست، این ی مبنا.

مبنای دوم این است که حالا قابلیت شرط است، اینهای که مگویند شرط است دو گروه هستند؛ ی گروه مگویند ی امر
توین است، ذات این حیوان است، ی گروه هم مگویند این ی امر جعل است، شارع مگوید من س را قابل برای تذکیه
نمدانم، البته این جعل شارع ناش از ی ملاک است اما خود قابلیت ی امر ذات نیست، ی امر توین نیست، گوشت این
حیوان چه بسا از گوشت بقیه حیوانات لذیذتر هم باشد اما آثار مخرب زیادی دارد، این معنای آثار مخرب این نیست که بوئیم
ذات این حیوان قابلیت ندارد لذا ی گروه مگویند این جعل است و گروه دیر مگویند این عنوان توین را دارد. حالا شما
است؟ اساساً اجرای استصحاب خودش کاشف از این است که آقایان این را جعل گوئید که این جعلفرمائید، از کجا مم
مدانند چون استصحاب ی امر تعبدی است، در دایرهی تصرفات شارع است، شارع کجا را واجب کرده و کجا را نرده؟
هیچ وقت نمگوئیم این حیوان در بدنش خون بوده تویناً، الآن ش داریم خون هست یا نه؟ استصحاب کنیم مر اینه ی اثر
شرع بخواهد بر آن بار شود، اینجا خود عدم القابلیة را به عنوان ی موضوع شرع نمخواهیم قرار بدهیم، خودش را به
گوئید این قبلاهست که م وقت داند یا خیر؟ شما یوئیم شارع این را قابل مخواهیم قرار بدهیم. بم م شرعح عنوان ی
متغیر بود الآن ش داریم تغیر دارد یا نه؟ استصحاب تغیر مکنیم اما برای اینه این تغیر موضوع برای حم شرع است، در
ما نحن فیه نمخواهیم بوئیم قابلیت خودش موضوع باشد، نه! مگوئیم قابلیت خودش عنوان تصرف شرع را دارد، شارع
این را قابل قرار داده یا خیر؟ نه اینه بوئیم تویناً این قبل از ولادتش قابل نبوده و حالا هم استصحاب کنیم عدم القابلیة را پس
گویند اصالة عدم القابلیة یم خورد. ظاهر کلمات آقایان وقتوئیم اگر امور خمسه هم برایش جاری شود به درد نمب

ظهوری دارد که در همین مسئلهی جعل بودن است.

پس تا اینجا به نظر ما استصحاب عدم قابلیت تمام است، فرمایش مرحوم محقق حائری اعل اله مقامه الشریف، مرحوم
مؤسس که ایشان استصاحب کرد عدم قابلیت را، این استصحاب ، استصحاب تمام است و آنچه امام فرمود با این چهار
مناقشهای که ما عرض کردیم که تقاضا دارم این چهار مناقشهای را که گفتیم را خوب دقت کنید خیل با فر و تأمل این
مناقشات مطرح شد، این مناقشات بر آن وارد است، اینه امام خواستند به طور کل بویند ما چیزی به نام اصالة عدم القابلیة

نداریم با این مناقشات ما روشن شد که اصل عدم قابلیت در اینجا جریان دارد.

عرض کردیم امام روی آن حدّت و دقت و نظم ذهن که دارند فرمودند ما دو بحث باید اینجا بنیم؛ ی راجع به اصالة عدم
القابلیة که بحثش تمام شد، دوم راجع به اصالة عدم التذکیة که بیشتر مشهور همین را مطرح کردند، یعن اصالة عدم القابلیة
خیل در کلمات اصولیین نیست الا مثل کلام مرحوم محقق حائری و برخ دیر، مشهور فقها و اصولیین از اول اصل را آوردند

روی این اصالة عدم التذکیة.

دیدگاه مرحوم امام در اصالة عدم التذکیه

ببینیم فرمایش امام در اصالة عدم التذکیه چیست؟ مفرمایند ما ذکرنا من الاعتبارات ف عدم القابلیة تأت ف عدم التذکیة مع
شء زائد، آن احتمالات و اعتبارات که از نظر سالبه محصله بالمعن الاعم بسلب المحمول موجبهی معدولة المحمول، همه



اینجا مآید با ی اضافهای. مفرمایند

[1] ما ی مذک داریم که موضوع برای حلیت و طهارت است، اگر ی گوشت بخواهد حلال و طاهر باشد باید مذک باشد. در

اینه مذک ی معنای وجودی دارد تردیدی نیست ازهاق الروح بیفیة مخصوصة اگر زهاق روح بشود به کیفیت مخصوصه
یعن بالامور الخمسه، این مشود مذک. مفرمایند مقابل مذک موضوع برای حرمت و نجاست است، خود مذک موضوع
برای حلیت و طهارت است، مگوئیم حیوان اگر مذک شد حلال و طاهر مقابلش اگر مذک نبود حرام و نجس. مذک مثل
معنای وجودی دارد ازهاق الروح بیفیة مخصوصة آیا غیر مذک معنای عدم دارد یا وجودی؟ ابتدا مفرمایند شش احتمال به

حسب تصور در اینجا داریم.

احتمال اول این است که غیر مذک هم مانند مذک معنای وجودی دارد، غیر مذک یعن ازهاق الروح بیفیة اُخری غیر الیفیة
المذکورة اما این به کیفیة اُخری ی معنای وجودی است، اینه پشت به قبله این را ذبح کنیم وجودی است، اینه ذابح کافر

باشد وجودی است، این معنای اول که کاملا غیر مذک هم مثل مذک هم ی معنای وجودی پیدا کند.

دو: بوئیم غیر مذک موجبهی معدولة المحمول است، یعن ازهاق الروح بلا کیفیة مخصوصة که این حرف سلب جزء محمول
قرار گرفته، از محل خودش عدول کرده و جزء محمول رفته و شده موجبهی معدوله.

سه: بوئیم غیر مذک موجبهی سالبة المحمول است، ازهاق الروح و لیس بالیفیة المخصوصة.

چهــار: ســالبهی محصــله اعــم از ســلب موضــوع کــه ســالبهی محصــلهی اعــم از ســلب موضــوع، یعنــ لیــس الازهــاق بالیفیــة
المخصوصة، آن وقت اعم یعن بوئیم اصلا حیوان هنوز زنده است، اصلا ازهاق روح نشده، یا شده اما بالیفیة المخصوصة

نشده.

پنج: سالبهی محصلهی به سلب محمول، بوئیم لیس الازهاق بالیفیة المخصوصة اما به سلب محمول فقط.

شش: همان مطلب که در لا یقال در بحث عدم قابلیت فرمودند، بوئیم موضوع مرکب از دو جزء است ی ازهاق الروح، دو:
عدم تحقّق الیفیة المخصوصة، اما این عدم دیر عدم نعت نباشد و عدم محمول باشد.

مفرمایند ما به حسب تصور این شش احتمال را مدهیم اما مفرمایند دو تا از این احتمالات قطعاً باطل است،

 1) بوئیم سالبهی محصله به نحو اعم است، بوئیم غیر مذک یعن حتّ در جای که حیوان هم نیست تا ازهاق روح شده
باشد، چون وقت سالبهی محصله به نحو اعم شد که یعن با عدم الموضوع هم سازگاری دارد. کون الموضوع عدم التذکیة به



نحو سالبهی محصله به سلب اعم.

2) بوئیم عدم الزهوق، که این را اول توضیح دادیم به نحو سالبه محصله به سلب اعم. اگر کس بوید غیر مذک یعن عدم
تذکیه به سالبهی به نحو اعم که به نحو اعم یعن اصلا حیوان نبوده، وقت که آن حیوان نبوده غیر مذک بوده، این ی. عدم
زهوق به نحو سلب اعم که بوئیم آن موقع که زنده بوده و زهوق هم نبوده برایش صدق کند، بوئیم حیوان که زنده است این
حیوان سالبهی محصله به سلب اعم برایش صدق مکند مشود عدم زهوق الروح بالیفیة المخصوصة، امام مفرمایند مسلّم

این دو فرض باطل است.

مفرمایند ما فرض که اصلا حیوان نیست را نمتوانیم موضوع برای حرمت و نجاست قرار بدهیم، بوئید شما مگوئید غیر
مذک. غیر مذک به سالبه به انتفاء موضوع که حیوان هم نباشد سازگاری دارد، این اصلا امان ندارد و نمتواند موضوع واقع
شود چون طبق همان مبنای که ایشان داشتند سلب نمتواند جزء قرار بیرد، سلب محض است. عدم زهوق باز به نحو سالبه
به انتفاء موضوع همینطور است. حالا فرض سوم هم هست که مفرمایند این هم نمشود، عدم محمول، همان دلیل که در

عدم محمول در آنجا گفتند همین جا هم بیان مشود.

نتیجه این است که مفرمایند از میان این شش احتمال، سه احتمال در اینجا قابل تصویر است که موضوع برای حرمت و
نجاست قرار بیرد: 1) به نحو موجبهی معدوله، یعن بوئیم حیوان که زهاق روح شده بلا کیفیة مخصوصة که بشود موجبهی
معدوله. 2) موجبه سالبة المحمول، حیوان که متّصف باشد بأنّه لیس بالیفیة، ازهاق روح شده و لیس بالیفیة المخصوصة. 3)

سالبه محصله به سلب محمول.

فقاهت همین است که فقیه اول بنشیند محتملات را تصویر کند، چه چیز تصوراً موضوع برای حرمت و نجاست قرار مگیرد؟
ن است. آن سه تایشش تا عنوان را تصویر فرمودند. فرمودند از میان این شش تا سه مورد قطعاً باطل است و سه مورد مم
که ممن است موجبهی معدوله است، سالبه محصله به سلب محمول و موجبهی سالبة المحمول. مفرمایند این سه تا ممن
است، بعد مفرمایند این سه تا فرض هم عند العقلا معتبر است اولا، هم اگر ما رفتیم آیات و روایات که در باب تذکیه وارد شده
بررس کردیم، آیات و روایات قابلیت حمل بر هر ی از اینها را دارد. آیات و روایات را مشود تنزیل کرد و حمل کرد بر هر

ی از اینها.

نتیجه این است که وقت موضوع برای حرمت و نجاست ی از این سه تا شد، موجبهی معدوله، موجبه سالبة المحمول، سالبه
محصله به سلب المحمول، نتیجه این است که آن غیر مذکای که با سالبهی به انتفاء موضوع است نمتواند ی از اینها را
فرماید وقتبود،م که به دنیا نیامده بود غیر مذک وئیم این حیوان آن موقعاثبات کند، آن موضوعش با اینها فرق دارد، ب
حیوان نیست نه متّصف مشود به مذک و نه غیر مذک، این ی. وقت هم که حیوان هست هنوز ازهاق روح نشده نه متّصف
مشود به مذک و نه غیر مذک، غیر مذک از زمان است که ازهاق روح شروع مشود، ازهاق روح بلا کیفیة یا به نحو سالبه
محصله به سلب المحمول، یا موجبة سالبة المحمول، پس این حالت سابقهای ندارد که شما بیائید این را برای ما استصحاب

کنید و نتیجه مگیرند اصالة عدم التذکیة هم غیر جاریة مطلقا.

البته این ی مقداری تمله دارد این را ببینید

وصل اله عل محمد و آله الطاهرین



[1] ـ   الاستصحاب ؛ النص ؛ ص104
‐ء زائد، فإنَّ عنوان المذك‌عدم التذكية مع ش ف ة تأتعدم القابلي حال أصالة عدم التذكيةفنقول: ما ذكرنا من الاعتبارات ف
المأخوذ ف موضوع الحلّية و الطهارة، أو الطهارة فقط‐ إنّما هو أمر وجودي، هو إزهاق الروح بيفية خاصة؛ أي فري الأوداج
الأربعة، متوجهاً إل‌ القبلة، ذاكراً عليه اسم اله، مع كون الذابح مسلماً، و آلة الذبح حديداً.و مقابل هذا العنوان الذي هو موضوع
الحرمة و النجاسة يمن أن يون عنواناً وجودياً؛ هو زهوق الروح بيفية أخرى غير اليفية المأخوذة ف التذكية، أية كيفية
لة الأعمحصأو الموجبة السالبة المحمول، أو سلبياً بنحو السالبة الم ،اً بنحو الإيجاب العدولون عنواناً إيجابين أن يكانت.و يم
من سلب الموضوع، أو السالبة بسلب المحمول.و يمن أن يون مركباً من زهوق الروح، و عدم تحقّق اليفية الخاصة بنحو
العدم المحمول.هذا بحسب التصور، لن بعض الفروض باطلة، كون الموضوع عدم التذكية، أو عدم الزهوق بنحو السالبة
المحصلة و لو بسلب الموضوع؛ ضرورة أنَّ هذا الأمر السلب لا يمن أن يون موضوعاً للحم و لو ف حال وجود الحيوان،
فالموضوع للحرمة و النجاسة هو الحيوان المتحقّق الذي زهقت روحه بلا كيفية خاصة، لا سلب زهوق الروح بيفية خاصة و لو
بسلب تحقّق الحيوان، أو السلب الصادق عل الحيوان ف حال حياته، فالمذك و مقابله هو الحيوان الذي زهقت روحه إما بيفية
خاصة، فيون موضوعاً للحم بالطهارة و الحلّية، أو بغيرها فيحم بالنجاسة و عدم الحلّية، فعدم تذكية الحيوان أو عدم كون
الحيوان مذك‐ أي هذا العنوان السلب بما أنَّه عنوان سلب‐ ليس موضوعاً لحم، لا الحرمة و النجاسة، و لا عدم الحلّية و عدم
الطهارة.نعم: ليست له الحلّية و الطهارة بنحو اللّيس الأزل و القضية السالبة الموضوع، و معلوم أنَّ هذا ليس بحم، بل عدم حم
و تشريع، و قد عرفت حال العدم المحمول بنحو جزء الموضوع ف احتمالات أصالة عدم القابلية، فلا محيص إ أن يون
الموضوع للحرمة و النجاسة هو الحيوان الذي زهقت روحه.فحينئذٍ: إما أن يعتبر عدم اليفية الخاصة بنحو الإيجاب العدول؛ أي
زهوق بغير اليفية الخاصة، أو بنحو الموجبة السالبة المحمول؛ أي زهوق متّصف بأنَّه لم ين باليفية الخاصة، أو السالبة
ال فإش عتبرة عند العقلاء‐ عللة بسلب المحمول مع فرض وجود الموضوع، و هذه الاحتمالات مع كونها معقولة محصالم
الأخير تعرضنا له ف العام و الخاص‌ ‐ يمن تنزيل الآيات و الأخبار عل واحدٍ منها.فحينئذٍ نقول: إنَّ أصالة عدم التذكية غير
جارية مطلقاً.أما إذا كان الموضوع زُهوق الروح بيفية وجودية اخرى‌، أو بنحو الإيجاب العدول، أو الموجبة السالبة المحمول
فواضح؛ ضرورة أنَّ أصالة عدم زهوق الروح باليفية الخاصة لا تثبت العنوان الثبوت، و لا الاتصاف بأمر سلب، أو بسلب
المحمول عنه؛ فإنَّ كل ذلك عناوين يون إثباتها للموضوع من اللّوازم العقلية لأصالة عدم التذكية.و أما إذا كان عدم التذكية
زُهوق الروح مسلوباً عنه اليفية الخاصة بنحو السالبة المحصلة بسلب المحمول؛ فلأنَّ نفس هذا العنوان‐ أي الزهوق مع سلب
اليفية الخاصة بسلب المحمول، مع فرض وجود الموضوع‐ لم ين له حالة سابقة، و عدم الزهوق بيفية خاصة بنحو السلب
التحصيل الأعم من سلب الموضوع، أو عنوان السلب المحمول ليس موضوعاً للحم، بل الموضوع هو الزهوق المفروض
الوجود بلا كيفية خاصة، و استصحاب عدم الزهوق باليفية الخاصة لا يثبت أنَّ الزهوق المتحقّق ليس باليفية الخاصة.و
بالجملة: أنَّ الحيوان ف حال حياته ليس مذك، و كذا ما يقابله؛ أي الموضوع الذي تعلّقت به النجاسة و الحرمة، و إن صدق عليه
أنَّه ليس بمذك‌ و لو بسلب‌الموضوع الذي هو زُهوق الروح، و لن هذا الأمر السلب ليس موضوعاً للحم، لا ف حال حياته، و لا
بعد زهوق روحه، بل الموضوع هو زُهوق روحه بلا كيفية خاصة بنحو سلب المحمول، و عدم زهوق الروح باليفية الخاصة و إن
كان صادقاً عليه حال الحياة و بعد الموت، لن لا يثبت به زُهوق الروح بلا كيفية خاصة بنحو السلب عن الموضوع المفروض

الوجود إ بالأصل المثبت.


