
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » أمارات » قطع »

در تاریخ ۲۴ اردیبهشت ۱۳۸۶

أمارات _قطع
جلسه 86 

بسم اله الرحمن الرحیم

طایفه پنجم از اخبار

عرض كرديم مرحوم شهيد صدر رضوان اله تعال عليه اخبار را به پنج طايفه تقسيم كردند؛ بحث از چهار طايفه گذشت؛ طايفه
پنجم كه فرمودند عمده در استدلال، همين طايفه است، ین که: اخبارى وجود دارد كه از عمل به رأى نه م‌كند.شايد مقصود

ايشان باب البدع و الرأى و المقايس كتاب كاف است، که در آن احاديث در بطلان عمل به رأى و نه از عمل به رأى ذكر شده
است.مثلا در حديث 17 ذيل حديث دارد: قال ابو جعفر (ع) من افت الناس برأيه فقد دان اله بما لا يعلم و من دان اله بما لا
يعلم فقد زاد اله، مذمت م‌كند از فتواى به رأى و نسبت مدهد كه اگر كس به رأى عمل كند، خدا را عبادت م‌كند و تدين
م‌كند به چيزى كه لا يعلم است؛ ومن دان اله بما لا يعلم فقد زاد اله حيث احل و حرم فيما لا يعلم. در ینجا بوييم «رأى»

قطع م عقلاز تبعيتكردن يا فتوادادن طبقح شود. در نتيجه، اين روايات، حت‌هم م قطع م عقلاطلاق دارد و شامل ح
نیز نه م‌كند.

پاسخ مرحوم صدر از این رویات

یشان از استدلال به اين روايات دو جواب داده‌اند؛ در جواب اول م‌فرمايند: ما قرائن متعددى داريم كه مقصود از «رأى» در
م عقلاست و شامل ح عقل م ظنالناس برأيه» ح ونه روايات همان ادله ظنيه‌ى عقليه است؛ مقصود از «من افتاين

قطع نم‌شود.

قرينه اول ین که اصلا كلمه «رأى» يك اصطلاح خاص بوده که در زمان ائمه(ع) بر احام كه از غير طريق كتاب و سنت و
روى حم عقل ظن استعمال و استفاده م‌شده، اطلاق مشده است. به عبارت دیر، «رأى» همان قياس و استحسان است؛

که قدر جامع ین دو اين است كه ادله عقليه ظنيه هستند.

قرینه دوم اين كه اينونه روايات در مقام بر خورد با اصحاب رأى مثل ابوحنيفه و ابن شبرمه است كه در زمان ائمه(ع) مطابق
با رأى عقل ظن خودشان فتوا مدادند. حت در اين روايات دارد که امام صادق(ع) صريحاً به ابوحنيفه گفتند: به من خبر دادند

كه تو با قياس فتوا م‌ده؛ و بعد فرمودند: بدان اول كس كه قياس كرد، ابليس بود؛ انسان با قياس به احام دين
نم‌رسد.بنابراين، قرينه دوم اين است كه اين روايات در مقام رأى است؛ «من أفت الناس» يعن در زمان امام صادق و امام

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/74
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/64
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


باقر(ع) افرادى بودند كه فتواى به رأى م‌دادند؛ و ین رویات، در مقام مذمت چنين گروه هستند. 

قرينه سوم م‌فرمايند: گاه در اين روايات، بجاى «رأى» كلمه «غير علم» دارد؛ من افت الناس برأيه فقد دان اله بغير علم يا
بما لا يعلم ، يعن «رأى» چيزى است كه مفيد براى يقين و قطع نيست. از مجموعه اين قرائن، يقين پيدا م‌كنيم که كلمه «رأى»

در اين روايات، شامل حم عقل قطع نم‌شود. هذا اولا.ثانياً: بر فرض اين كه بوييم كلمه «رأى» اطلاق دارد و ادله عقليه
قطعيه را نیز در بر مگيرد، اما با دو طايفه دیر از روايات تعارض دارد؛ طايفه اول روايات است كه تبعيت از عقل را تحريك

م‌كند؛ روايات كه عقل را معتبر قرار داده است. 

در اولين باب كتاب اصول كاف، باب العقل و الجهل، روايات متعددى هست كه از برخ از آنها م‌شود استفاده كرد كه عقل
خودش به عنوان يك حجت مطرح است. لذا، اين روايات كه از عمل به رأى نه م‌كند با ین روايات كه عمل به عقل را ترغيب
م‌كند و عقل را حجت قرار داده است، تعارض م‌كند.ايشان در ینجا ابتدائاً احتمالات م‌دهد؛ يك احتمال اين است كه بوييم

روايات كه عمل به عقل را معتبر قرار داده است، از اول شامل حم عقل ظن نم‌شود؛ براى اينه شارع در مقام امضا است و
اگر ما به خود عقل مراجعه كنيم، عقل، حم عقل ظن را معتبر نم‌داند؛ شارع هم آمده آنچه را كه عقل معتبر م‌داند حجت

قرار دهد.در ین صورت، نسبت بين اين روايات و روايات ناه از عمل به رأى، عام و خاص من وجه م‌شود و در ماده اجتماع
نه ،قطع باشد و چه عقل ظن وييم روايات رأى، از عمل به رأى چه عقلكنند؛ به ین صورت که ب‌تعارض و تساقط م

م‌كند.

ر؛ رأى يعنتف ه «رأى» از ماده «تروى» است و تروى يعنشود؛ براى اين‌نم بديه م عقلشامل ح و این روایات، اصلا
چيزى كه نياز به فر دارد. پس، ین رویات شامل حم عقل بديه ـ حم كه دير نيازى به فر ندارد، مثل: الل اعظم من

الجز ء ـ نم‌شود.از طرف دیر، روايات مربوط به عقل و اخبارى كه عقل را حجت قرار داده است، شامل عقل قطع م‌شود؛
نتيجه اين م‌شود كه طبق بيان كه ايشان فرمودند: در ماده اجتماع بين اين دو طايفه ـ یعن حم عقل ظنّ ـ تعارض و تساقط
مکنند؛ اما در عقل بديه و در عقل قطع، اين روايات حجيت عقل، دير معارض ندارد.همچنين فرمودهاند: روايات نه از
عمل به رأى، با روايات كه در ترغيب به علم وارد شده است، معارضه دارد. روايات در كتاب كاف ، در باب فضل العلم داريم
که در ین رویات به تحصیل علم ترغیب شده است؛ حالا علم از هر راه كه باشد، م‌خواهد از راه عقل باشد يا از راه نقل؛ علم
م‌خواهد محصول عقل باشد يا محصول نقل. اينجا نیز مثل همان بيان قبل، در ماده اجتماع که ری علم ظن(علم حاصل از

دلیل ظن) است، تعارض و تساقط م‌كنند.

نقد کلام مرحوم شهید صدر

دو نته در اينجا عرض كنيم؛ يك نته اين است كه اصلا ممن است مراد اخبارى‌ها هيچدام از اين پنج طايفه نباشد؛ بله
همانطور که ‌قبلا هم اشاره كرديم، رویات داریم مضمون آنها اين است که كل ما اخذتموه من غير طريقنا فهو باطل ؛ و تعجب
است از یشان که در هیچی از اين پنج طايفهی که فرمودند، ین رویات نیست.حت تعبير به علم هم دارد که ائمه(ع) فرمودهاند:
هر علم كه از غير طريق ما اهل بيت اخذ شود، مردود و باطل است؛ و اصلا نه عنوان «رأى» را دارد و نه عنوان آن طوايف

چهارگانه ديرى كه مرحوم صدر فرمودند. اين را ما بايد چه جواب دهيم؟ 



پاسخ مرحوم شیخ انصاری

وييم اين روايات هم مربوط به نهكه دادهاند، اين است كه ب از جواب‌هی ه مقامه در رسائل يال مرحوم شيخ انصارى اعل
از عمل به قياس و استحسان و ادله ظنيه است؛ يعن بوييم ائمه نم‌خواهند بفرمايند همه چيز بايد از طريق نقل باشد، بله در
مقابل اهل سنت و مخالفين كه آنها احام را از طريق قياس و استحسان م‌گرفتند، فرمودند هر چيزى كه از غير طريق ما اهل

بيت باشد، مردود است؛ در نتيجه، نم‌خواهند حم عقل قطع را در اينجا نف كنند.البته طوايف كه مرحوم نائين فرمودند،
طايفه سوم شامل اين روايات م‌شود. مرحوم نائين فرمودند: ما م‌گوييم «حجت» شامل حجت باطن م‌شود؛ وما به ايشان
جواب داديم كه اين روايات صريح م‌گويد از غير طريق ما نباشد؛ يعن همه چيز بايد از طريق سماع عن المعصوم(ع) باشد؛

لذا، نم‌توانيم بوييم ین رویات شامل حجت باطن م‌شود. 

مهمترين روايات كه به نفع اخبارىهاست، اين روايات است که ائمه(ع) فرمودند همه چیز بید از طریق سماع از معصوم باشد، ـ
را نف قطع م عقلبراي اخبارى‌ها ندارد ـ و در نتيجه، ح نفع ه خيلال از عمل به رأى و من لم يعرف ولاية ول روايات نه
م‌كند. جوابش اين است كه بله، اگر ما بوديم و همين روايت، مطلب درست بود و تسليم م‌شديم، م‌گفتيم در باب احام و در

ه علفرمايند إنّ ل‌ري داريم كه من ما روايات ديما چيزى به نام دليل عقل نداريم؛ لی باب دين لا اقل در باب فروع، اصلا
الناس حجتين و اين روايات بر رویات كل ما اخذتموه من غير طريقنا فهو باطل أو حرام أو مردود حومت دارد و دیره آنها

را توسعه م‌دهد، م‌گويد «من غير طريقنا و من غير طريق العقل». البته نتیجه همان مشود که مرحوم نائین گفت. لذا، ما در
نتيجه، همان فرمايش مرحوم نائين را داريم؛ منتها مرحوم نائين از اول «من غير طريقنا» را م‌فرمايند منظور «من غير

الحجة» است و عقل هم حجت باطن است؛ اما ما مگوئیم که رویات إنّ له عل الناس حجتين این راویت را تفسیر مکند و
بدون آن ما نمتوانیم چنین تفسیری داشته باشیم. پس، نتيجه اين شد كه حرف اخبارى‌ها از نظر روايات هم شاهدى ندارد، و ما

دليل عقل و حم عقل قطع را نم‌توانيم بوييم در روايات نسبت به آن نه وارد شده است. هذا تمام اللام در بحث نزاع
اخبارى‌ها و اصولها. 

بحث منجزیت علم اجمال

يك مطلب دير باق مانده كه مباحث قطع بطور كل تمام شود؛ که عنوانش را عرض م‌كنم و اصل بحث بماند بری فردا.
مرحوم آخوند تحت عنوان الامر السابع، ین مطلب را عنوان كردهاند و از مباحث بسيار مهم است كه آثار فقهيه فراوان هم دارد؛

و آن اين كه همانطور كه علم تفصيل عنوان منجزيت تليف را دارد، آيا علم اجمال هم منجزيت دارد يا خير؟ اگر اجمالا علم
پيدا كنيد كه فلان عمل يا واجب است و يا حرام، يا واجب است و يا مباح، ـ علم اجمال در باب احام ـ و يا علم اجمال در
موضوعات پیدا کردید، آيا علم اجمال منجزيت دارد؟ و اگر منجزيت دارد، آيا علم اجمال هم مانند علم تفصيل عليت تامه
دارد براى منجزيت، يا مقتض است براى منجزيت و يا قول سوم که بید تفصيل دهيم و بوييم علم اجمال نسبت به وجوب

موافقت قطعيه، عنوان مقتض را دارد و نسبت به حرمت مخالفت قطعيه، عنوان عليت تامه را دارد؟ 

مرحوم آخوند در متن كفايه قايل هستند به اينه علم اجمال مقتض است؛ و در حاشيه كفايه قايل هستند به اينه عليت تامه
دارد. بحث علم اجمال بعداً در بحث برائت و اشتغال هم مطرح م‌شود، آنجا نیز مرحوم آخوند عبارت دارند كه از آن استفاده

م‌شود كه ايشان قايل به عليت تامه است.اما در بحث علم اجمال، در دو مقام بايد بحث كرد: ي در اين كه آيا تليف به سبب



علم اجمال تنجز پيدا م‌كند يا نه؟ و دوم از حيث امتثال، که آيا امتثال اجمال در جاي كه امتثال تفصيل ممن است، جیز
است یا نه؟ مثلا اگر مجتهدى قدرت دارد که برود ادله را ببينيد تا معلوم شود كه آيا نماز جمعه واجب است يا نه؟ اما نرفت

ببينيد و در روز جمعه، هم نماز جمعه را بخواند و هم نماز ظهر را، آيا امتثال اجمال در جاي كه امتثال تفصيل ممن است،
مجزى است يا خير؟يك بحث مهم دیر نیز وجود دارد كه برخ اين بحث را در همينجا اشاره م‌كنند و برخ در بحث برائت و

اشتغال، اين است كه آيا در اطراف علم اجمال اصول عمليه جريان دارد يا ندارد؟ اين عنوان بحث، إنشاءاله فردا بحث را دنبال
م‌كنيم.


