
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » أمارات » قطع »

در تاریخ ۲۳ اردیبهشت ۱۳۸۶

امارات _قطع
جلسه 85 

بسم اله الرحمن الرحيم

بيان صاحب منتق الاصول

عرض كرديم برخ از بزرگان ـ در صفحه 115 از جلد چهارم کتاب منتق الاصول ـ در تقريب ادعاى اخبارى‌ها فرموده‌اند
مستفاد از روايات كه اخبارى‌ها به آن‌ها استدلال م‌كنند، اين است كه بوييم اخبار ظهور در اين دارد كه در موضوع احام،
قطع حاصل از طريق نقل اخذ شده است.و اين معنا ثبوتاً امان دارد و عقلا امان دارد كه بوييم شارع مقدس در شريعت،
قطع حاصل از طريق نقل را در موضوع احام قرار داده است؛ همانطورى كه قطع موضوع را م‌شود به انحاء مختلف در

موضوع احام قرار داد، شارع قطع حاصل از طريق نقل را نيز در موضوع احام قرار داده است.اگر اخبارى‌ها بتوانند ظهور
روايات در اين معنا را اثبات كنند، ادعاى آنها تثبيت م‌شود. سپس فرمودهاند: به نظر ما اين روايات، و از جمله روايت زراره

كه من صل ليله و صام نهاره و حج دهره و تصدّق بجميع ماله و لم يعرف ولاية ول اله فتون اعماله بدلالته فيواليه ما كان له
كند بر نف‌الثواب ، ظهور در اين معنا دارد كه بايد متابعت از ائمه(ع) و انقياد نسبت به آنها باشد؛ اين روايات دلالت م عل

استقلال از ائمه(ع)؛ و اين معنا سازگارى با اين دارد كه اكثر احام خودمان را از ائمه اخذ كنيم؛ هرچند که بعض از احام را
از راه عقل استفاده م‌كنيم.

تعبيرشان اين است «إن الرواية مراد روايت زراره است ظاهرة ف لزوم متابعة الائمة و الانقياد لتعليماتهم و المنع عن تشيل
مقام دين يناقض مقامهم و ف قبالهم بعد فرمودند قرينه بر اين معناي كه ما ازروايت استفاده م‌كنيم، كلمه فيواليه است؛

«يواله» يعن «يتابعه»؛ نته مهمتر، فرموده‌‌اند: اين روايت اصلا دلالت بر اصل لزوم اعتقاد به امامت ندارد.ما اين معنا را جاى
ديرى نديديم؛ تمام كسان كه اين روايت را مطرح و معنا م‌كنند، همه اصل لزوم اعتقاد به امامت را از اين روايت استفاده
کردهاند، مر ايشان که م‌فرمايند اين روايت دلالت بر اصل لزوم اعتقاد به امامت ندارد. چرا؟ م‌فرمايند: مسأله اعتقاد به

امامت متقدّم بر اعمال است و آنچه كه در اين روايت است، عنوان متأخر از اعمال را دارد. 

مفرمايد: إذ ه سابقة عل كون الاعمال بدلالة الول يعن خود اعتقاد به امامت نسبت به اينه اعمال به راهنماي ول باشد،
سابق است؛ يعن اول شما بايد اعتقاد به امامت داشته باشيد و بعد كه اعتقاد پيدا كرديد، برويد اعمال را از امام سؤال كنيد؛ بعد

از اعتقاد به اصل ولايت است که اين اعمال، متواند دلالت ول داشته باشد.پس، دلالت ول يك امر متأخر است و اعتقاد به
امامت امر متقدم است؛ و چون در اين روايت مسأله دلالت ول را بيان م‌كنند، پس روايت ارتباط به اعتقاد به اصل امامت

ندارد.پس، خلاصه اين شد که اين روايت و نظير اين روايت، ظهور در اين دارد كه مؤمن بايد انقياد نسبت به ائمه داشته باشد و
از آنها مستقل نباشد؛ و اين منافات ندارد با اينه اكثر احام را از ائمه بيرد، اما برخ از احام را از راه عقل و به عنوان حم

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/74
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/64
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


عقل قطع بدست آورد.

مناقشه در کلام مرحوم صاحب منتق

به نظر ما، اين بيان بسيار تعجب است و چنين تفصيل به هيچ وجه با ظاهر اين روايت و نظير اين روايت سازگارى
ندارد.اشال مهم اين است كه كلمه لم يعرف را در روايت رها كنيم و روى قرينيت كلمه يوال تيه كنيم؛ در روايت دارد «و لم
يعرف» يعن «ولم يعتقد بولاية ول اله». و ثانياً اصلا در روايت بحث انقياد مطرح نيست؛ عبارت «فتون اعماله بدلالته» نتيجه

اين است كه ما اعتقاد به اصل امامت داشته باشيم و دستور اعمالمان را از امام بيريم؛ اما اين كه بوييم مستقل باشيم يا
نباشيم، اين معنا چطور سازگارى دارد؟ اگر «فتون اعماله بدلالته» را م‌گوييم ظهور در اين دارد که تمام اعمال بايد به دلالت
آنها باشد، هيچ چيزى غير از نظر آنها نبايد متّبع باشد، دير معنا ندارد كه بوييم اگر اكثر احام را از ائمه گرفتيم، اما برخ را

به عنوان حم عقل قطع داشته باشيم، صحيح است. بله اگر بخواهيم به اين عبارت اخذ كنيم، ظهور در اين دارد که بايد
دستور همه اعمال را از ائمه بيريم، و نبايد سراغ منبع ديرى برويم. بنابراين، اين بيان هم بيان درست نيست.

بيان مرحوم شهيد صدر

مرحوم شهيد صدر رضوان اله عليه روايات را پنج طايفه كردهاند ـ كه حالا بعض از طوايفش هم خيل قرينيت و ارتباط
چندان به اين بحث ندارد ـ كه به آنها اشاره م‌كنم. ايشان در صفحه 566 از كتاب مباحث الاصول فرمودهاند: يك طايفه از

روايات ، روايات است كه دلالت دارد بر تحريم حم به غير ما انزل اله، روايات كه م‌گويد اگر كس به غير ما انزل اله فتوا يا
حم دهد، مورد لعن قرار م‌گيرد و كار حرام مرتب شده است.ايشان در جواب اين روايات فرمودند: ما ـ يعن اصول‌ها ـ

ادعا م‌كنيم كه اگر حم را از طريق عقل فهميديم، دير به غير ما انزل اله نيست؛ بله ما از راه عقل، حم شرع را
استشاف م‌كنيم؛ از طريق عقل بما انزل اله م‌رسيم. پس اين روايت نم‌تواند مانع باشد. اين جواب، جواب درست نيست؛
براى اين كه در صورت اين جواب قابل قبول است كه ملازمه بين حم عقل و حم شرع را بپذيريم، اما اگر ملازمه را نپذيريم،

دير از راه عقل نمتوانيم به ما انزل اله برسيم. 

لين جواب كه م‌شود از اين طايفه روايات داد، اين است كه اين روايات در مورد علماي است كه م‌دانند حمشان به غير ما
انزل اله است؛ و اين روايات کار آنها را تحريم م‌كند و آنان را مورد لعن قرار م‌دهد. به عبارت دير، ما به اصل استدلال به
اين روايات اشال داريم؛ روايات م‌گويد فتوا دادن و حم كردن به غير ما انزل اله حرام است؛ اگر از راه عقل قطع به يك

حم رسيديم، همين مقدار كه شك داريم اين حم غير ما انزل اله است، كاف است كه اين روايات قابل استدلال نباشد.

طايفه دوم ، روايات است كه دلالت دارند بر تحريم حم به غير علم أو بلا هدى أو بلا حجة؛ اگر كس بدون علم فتوا بدهد يا
حم بند، بدون هدايت يك هادى حم كند، حرام است.

جواب: مرحوم شهيد صدر همان جواب كه از طايفه اول مدهند، در اينجا نيز مدهند که وقت از طريق عقل حم را بدست
آوريم، دير بلا هدى و بلا حجة نيست.



طايفه سوم، روايات است که دلالت دارد بر نه استقلال از ائمه در احام دين؛ روايات كه نه كردند از اين كه انسان در دين،
مستقل از ائمه طاهرين(ع) بخواهد عمل كند.

جواب اين است كه ما بعد از خوض در ادله نقل، سراغ احام عقليه مرويم؛ بعد از آن كه جستجو مکنيم آيا از ائمه
رويم؛ وگرنه تا زمان‌ام عقليه موارد شده است يا نه، و در صورت نيافتن دليل، سراغ اح طاهرين(ع) يا از قرآن كريم دليل

که در موردى، حم در ادله نقليه داريم، سراغ احام عقل نم‌رويم.

طايفه چهارم، روايات است كه دلالت م‌كند بر اين كه بايد معرفت ول اله باشد؛ مثل روايت زراره كه در مورد آن بحث كرديم.

ايشان در جواب م‌فرمايند: مراد از اين روايات، نف مرتبه صحت نيست؛ بله نف قبول و ثواب است. «من صل ليله و صام
نهاره و لم يعرف ولاية ول اله ما كان له عل اله ثواب »؛ اين روايات ناظر به اين است كه اگر امامت و معرفت امام(ع)

،شوند؛ اما روايت دلالت بر بطلان اعمال ندارد. و ثانياً: رجوع به دليل عقل‌براي اعمال مترتب نيست و قبول نم نباشد، ثواب
كه از طرف ول ه را داشته باشد و هم در جايال هم ولايت ول ن است شخصمم ه ندارد؛ يعنال ن ولايت ولمنافات با تدي

اله مطلب نرسيده، سراغ مقتضاى حم عقل برود.

نظر استاد در مورد اين دو جواب: 

جواب دوم، جواب درست است و ما در آن مناقشه‌اى نداريم؛ اما در جوال اول، اگر بوييم 

«ما كان له عل اله ثواب» دلالت م‌كند بر اين كه كس كه ولايت ول اله را ندارد، حم براى او اصلا به مرحله فعليت
نرسيده است؛ يعن، نه اينه بوييم حم هست؛ که اگر حم باشد، امتثال هم بايد باشد و اگر امتثال باشد، بايد ثواب هم باشد.
لذا، اين را قرينه بيريم بر اين كه اصلا چنين شخص اعمالش به عنوان تليف و اطاعت حم خدا انجام نم‌شود.اين احتمال
وجود دارد؛ البته اين احتمال هرچند در كلمات برخ از بزرگان مثل صاحب منتق الاصول وجود دارد، اما انصافش اين است

كه خلاف ظاهر است؛ از «ما كان له عل اله ثواب» نم‌شود استفاده كرد كه در اينجا حم وجود ندارد؛ بله منظور اين است
که خداوند ثواب و اجرى به اين شخص نم‌دهد. و اين منافات ندارد با اين كه اصل عمل به حسب ظاهر مورد قبول و محوم

به صحت است. اين نته را دوباره عرض كنيم که ما يك صحت واقعيه داريم که عبارت است از چيزي كه ملازم با ثواب است؛
و ي صحت ظاهريه داريم که ملازم با ثواب نيست. بنابراين، ما تفصيل بدهيم بين صحت واقع و صحت ظاهرى؛ بوييم عمل

افرادى كه ولايت ول اله را ندارند، صحت ظاهرى دارد و هيچ مستلزم ثواب و اجر نيست.

فرق بين کلام استاد و کلام مشهور: مشهور م‌گويند اعمال مخالف ـ يعن من لم يعرف ولاية ول اله ـ صحيح است و باطل
نيست، اما ثواب ندارد؛ ما عرض م‌كنيم: صحيح است يعن چه؟ اگر مراد صحت واقع است، صحت واقع ملازم با ثواب

است؛ نم‌شود گفت عمل صحت واقعيه دارد، اما ثواب ندارد. بنابراين، بايد مقصود مشهور هم از صحت، صحت ظاهرى
باشد. نتيجه اين م‌شود که ما م‌گوييم عمل و صلاة شيعه صحيح بصحة الواقعيه، اما صلاة مخالف، صحيح بصحة

است که از عمل به رأي نه الظاهرية.مرحوم شهيد صدر در ادامه فرمودهاند که عمده طايفه پنجم است؛ طايفه پنجم، روايات
م‌كند؛ و اين روايات اطلاق دارد، يعن رأى اعم از اين كه مستند به عقل باشد يا نباشد. اين روايات دلالت بر اين معنا دارد كه

رأى، هرچند رأى عقل قطع هم باشد، منه عنه است و نبايد به آن عمل كرد. اين طايفه پنجم از روايات را ببينيد که ايشان
چطور مطرح كردهاند؛ و با دو طايفه دير تعارض دارند؛ كه فردا عرض م‌كنيم. 


