
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » اصول عملیه » تنبیهات استصحاب (تنبيه اول تا چهارم) »

در تاریخ ۲۴ فروردین ۱۳۹۳

تنبیهات استصحاب
جلسه 81 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

خلاصه مطالب گذشته در تحقیق مرحوم امام 

عرض کردیم امام قدس سره معتقدند در قضایای که به حملیه تأویل برده نمشود، قضایای غیر مؤوله، یعن آن قضایای که
بین موضوع و محمول ی از حروف برای ارتباط واقع نشده، حالا این قضایای غیر مؤوله اعم از اولیات و شایعات، اعم از
هلیات بسیطه و مرکبه. فرمودند در اینها اصلا نسبت وجود ندارد، حتّ در قضیه زیدٌ قائم بین زید و قائم ی جزء سوم به نام
نسبت نیست. ایشان قبول دارند خود قائم چون عنوان مشتق را دارد اگر ما مشتق را بسیط قرار دادیم که معنای اینه مشتق
بسیط باشد این است که قائم معنایش اینه بوئیم ذات ثبت له القیام نیست قائم به معنای همان قیام است اما فرق بین قائم و

قیام در لا به شرطیت و به شرط لا بودن است، یعن قائم لا به شرط از حمل است اما قیام به شرط لای از حمل است.

در خود این قائم چه بوئیم بسیط است که این معنا را دارد، چه بوئیم مرکب است که معنای مرکب یعن ذات ثبت له القیام،
ر خیلدر آن باید ملحوظ باشد اگر گفتیم مرکب است که دی نسبت شود لا به شرط از حمل، یدر خود قائم بسیط باشد م
روشن، مگوییم ذات ثبت له القیام، خود مشتق دلالت بر ی نسبت دارد چه بسیط باشد و چه مرکب، اما این نسبت غیر از آن
نسبت گویند در جملات حملیه مطلقا بین موضوع و محمول یاست که الآن محل نزاع با منطقیین است، منطقیین م نسبت
وجود دارد که هیئت این جمله دلالت بر این نسبت دارد، آنچه را که امام انار مکنند این نسبت است یعن ما در جملهی
حملیهی به هلیه مرکبه زیدٌ قائم مفرمایند ما باز دو چیز در جمله بیشتر نداریم ی موضوع است و دیری محمول و از مجموع

اینها تعبیر به هو هویت مکنند.

هو هویت به این معناست که چیز دیری نیست، هو هو. موضوع محمول است اما جزء سوم به نام نسبت در کار نیست،

دیدگاه مرحوم حاج آقا مصطف در باب نسب قضایا

عرض کردیم مرحوم حاج آقا مصطف(رضوان اله تعال علیه) هم همین نظریه والدشان را اختیار کردند، در جلد اول تحریرات
صفحه 113 مفرمایند الجمل الخبریة التامة عل انحاء فمنها ما یون مفادها الهو هویة، برخ از جمل خبریه مفادش هو هویت
است مثال مزنند الانسان انسان، الانسان حیوانٌ ناطق، الانسان ممن، اله تبارک و تعال موجود، الوجود نور، البیاض ابیض،
مفرماید مما یون مفاد الل واحداً و ه الهو هویة الت لا زیادة علیها و لا واسطة بین الموضوع و المحمول حتّ تسم نسبة،

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/1678
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/65
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


بعد در ادامه مفرمایند پس اینه مشهور شده که در قضایا نسبت وجود دارد حرف درست نیست.

ه نسبة الخارجیة الت مفاد الجملة التصدیقیة غیر ه میة التفرماید نعم النسبة الحایشان در اینجا دارد که م استدراک ی
وجود الزائد عل الموضوع، مخواهند بفرمایند که نسبت حمیة را که مفاد جملهی تصدیقیه است را قبول داریم اما در خارج

بین این ابیض و بیاض، بین زید و زید نسبت وجود ندارد. امام در جمله حتّ نسبت حمیه را هم انار مکنند.

قسم دوم مفرمایند ما یون مفادها الهوهویة إلا أنّه ف القضایا المتعارفه ف العلوم، هو هویت در قضایای حملیه به حمل شایع
صنائ، قضایای متعارفه در علوم، شما در علوم نمبینید که جای بویند انسان انسانٌ، زیدٌ زیدٌ، البیاض بیاض، در علوم
معمولا به حمل شایع صناع است، مفرمایند اینها مفادش هو هویت است، مثال مزند به زیدٌ قائم، الجسم ابیض، الجوهر کذا،
فإنّ المشهور فیها أنّ القضیة مرکبةٌ من الموضوع و المحمول و النسبة، مفرماید در این قضایای حملیه به حمل شایع مشهور

این است که سه جزء وجود دارد، موضوع، محمول و نسبت.

بعد مفرماید لنه فاسدٌ، این حرف فاسدی است. بل قضیة ما عرفت عدم تمامیة النسبة، نسبت وجود ندارد، چرا؟ لأنّ لا بشرط
از مراتب زید است، ی فرماید این یاست که لا به شرط از حمل است، قابل حمل است، م ّمن مراتب الجوهر، قائم مشتق
از مراتب وجودی زید است، از مراتب جوهر است، فما هو المحمول حتّ این ابیض نسبت به دیوار، من کمالاته الفانیة فیه و
شئونه القائمة به، آنچه در عبارات ایشان هست و در عبارات امام نیست همین است که در قضایای حملیه شایع صناع محمول
از شئون جوهر و موضوع است، از کمالات موضوع است، فان در موضوع است، لذا مفرماید فما أفاده الوالد مدّ ظله، آن

وقت که ایشان هم منوشته امام رضوان اله تعال علیه در قید حیات بودند، واقعاً چقدر این پدر و پسر موفق بودند.

مرحوم حاج آقا مصطف قدس سره در اصول متوانیم بوئیم واقعاً از اقران خودش برتر بوده، دورهی اصول ایشان را که
ببینید کاملا تسلّط ایشان در همهی مبان از قدما و متأخرین مشهود است و من اینطور که حساب کردم ایشان در سن 49
سال به رحمت خدا رفته، ی دوره اصول به قلم خودش نوشته، چقدر فقه و تفسیر نوشته، در فلسفه چقدر مسلّط بوده، واقعاً

انسان باید به اینها توجه کند و ما بتوانیم استفاده کنیم، معلوم مشود از اوقات خودشان بسیار استفاده کردند.

ایشان هم آدم نبوده که گوشهگیر باشد، اهل رفاقت و حشر و نشر نباشد، مرحوم والد ما داستانهای زیادی را از ایشان نقل
مکردند، اینها با هم هممباحث بودند، الآن بعض هستند که مگویند ما گاه اوقات وارد مدرسه فیضیه مشدیم سر و صدای
این دو نفر به صورت خیل بلند در فیضیه بلند بود و داشتند مباحث را بحث مکردند، وقت که ایشان به نجف رفته بودند،
مرحوم والدمان مفرمودند هر وقت به آنجا مشرف مشوم ایشان ی از حرفهای که دارد این است که مگوید من تأسف
مخورم که اینجا هم مباحثهای مثل شما ندارم که بتوانم با او بحث کنم. گاه اوقات بعض از آقایان مگویند که ایشان با
بعض از بزرگان نجف بحث مکرد آخر بحث مگفت حیف که آقا محمد خودمان نیست برای بحث که مرحوم والد ما

مقصودشان بوده.

از اوقاتش خیل خوب استفاده مکرده، علاوه بر اینه اهل رفاقت بوده. یعن الآن این فر که ما بوئیم ی طلبه در حوزه اگر
بخواهد به جای برسد رفاقتها را باید کنار بذارد، جلسات که از او دعوت مکنند مطلقا نرود! اینها نیست. رفاقت داشتند،
مسافرت داشتند، اما در برنامهها منظم بودند و البته ی نبوغ هم داشت که نبوغ ذات سر جای خودش هست. عل ای حال از

اصول ایشان نباید غافل باشیم.

بعد مفرمایند فما أفاده الوالد مدّ ظله من إنار النسبة ف هذه القضایا حق محض لا شبهة فیه، آنچه که والد ما فرمودند که در
این قضایا یعن حتّ در زیدٌ قائم، این را باز من تأکید مکنم که اشتباه ننید، امام فقط در حملیات اولیه نمخواهد بوید، در



زیدٌ قائم هم مخواهد بوید نسبت وجود ندارد. مفرمایند حق محض لا شبهة فیه و بعد بعض از ادلهای که خود امام قدس
سره آوردند، ایشان هم به آن اشاره مکند و مآید سراغ آن قضایای حملیهی مؤوله در قضایای حملیهی مؤوله که باید تأویل به

حمل برده شود ایشان مفرماید والد ما اینجا نسبت را قبول دارند ول به نظر ما اینجا هم نسبت وجود ندارد.

در زیدٌ له القیام، در الجسم له البیاض مفرمایند باز اینجا هم نسبت وجود ندارد، چرا؟ این قضایا مفرماید باید ی چیزی در
آن تقدیر بیرید، زیدٌ له البیاض یعن زیدٌ کائن له البیاض، اگر ی مقدّری نیرید که حمل درست نمشود، مفرماید همهی
حرفها مآید در همین مشتق. مفرماید این مشتق از حیثیات کمالیه این ذات است و فان در آن است، اگر نباشد که مشود
اجنب از او. فالحروف ف هذه الحمل حاکیات عن وجودات الاعراض القائمۀ بالذوات، حروف مخواهد بوید بین دو تا مفهوم
مثل بیاض و جسم، اینها با هم تباین دارند به حسب ذات، اما اینها به حسب خارج ی هستند. إنّ مفهوم البیاض و الجسم
الغیر فما هو المح المتباینین بحسب التقرر مرتبطان بحسب الخارج و لا رابط بینهما إلا بوجود العرض الذی لا نفسیة له إلا ف

بالحروف غیر ما هو المح بالهیئة.

اینجا مطلب در کلام امام بود که ظاهراً آن را گفتیم و ی بار دیر به آن اشاره مکنیم؛ ایشان در این جملات که حرفها نسبت
دارد مفرماید در این زیدٌ له البیاض ما باید توجه کنیم به کلمهی لام که چه دلالت دارد؟ آیا لام مآید بین بیاض در جمله و
خواهد نسبتبا هم دارند اما در جمله نم ه این دو مفهوم ارتباط خارجکند از اینایت مه حکند یا اینزید ارتباط برقرار م
را دلالت کند. مفرماید زیدٌ له البیاض لام حایت از اضافهی بین بیاض و زید دارد به حسب واقع، اما هیئت جمله دلالت دارد

بر اینه این اضافه تحقّق دارد به دلالت تصدیقیة.

ی معنا برای خود لام وجود دارد و ی معنا برای خود هیئت جمله وجود دارد، لام دلالت تصوریه بین بیاض و زید دارد که
این دو با هم مرتبطاند اما خود هیئت جمله دلالت تصدیقیه دارد بر وقوع اینها در عالم خارج، منته تعبیری که ایشان دارد همین

است که مفرماید فما هو المح بالحروف غیر ما هو المح بالهیئة، حروف ی مدلول دارد و هیئت ی مدلول دیر.

حروف ی مح دارد و هیئت ی مح دیر، فإنّ المحیة بالحروف نفس الوجود ف الموضوع، مح به حروف این است
که این بیاض در این موضوع وجود دارد، این عرض در این مان وجود دارد. مح به هیئت فناء ذل، یعن این دو ی و
متحد هستند. و المح بالهیئة فناء ذل مع ما یتعلّق به ف الموضوع و أنّه کماله و جماله و شأنه، عبارات و تعبیرات مترادف را
مآورند، مفرمایند جمله مگوید بیاض از کمالات زید است در زیدٌله البیاض، بیاض از شئون زید است اما لام مگوید بین
این دو مفهوم ی ارتباط وجود دارد و دیر دلالت بر اینه این با آن متحد است، کمال آن هست را ندارد، خود جمله دلالت بر

این معنا دارد،

فرق بین کلام مرحوم امام و حاج آقا مصطف

در حقیقت مشود بوئیم بین فرمایش والد و ولد دو تا فرق مهم وجود دارد؛ ی اینه امام قدس سره وجود نسبت در این
قضایای مؤوله را مپذیرند، ایشان نمپذیرد. دوم اینه در این قضایای مؤوله امام مفرمایند این لام دلالت بر ی ربط تصوری
بین المفهومین دارد، هیئت جمله دلالت بر ی معنای تصدیق دارد. معنای تصدیق یعن تصدیق به اینه این بیاض در عالم
خارج برای زید هست، اما تعبیری که ایشان دارند مفرمایند حروف دلالت بر اصل ربط دارد اما هیئت جمله دلالت بر فناء
محمول در موضوع دارد، از کمالات اوست، خیل در این فرق دوم فاصله نیست اما ی مقدار که دقت کنید فاصله و فرق

وجود دارد.

لذا ایشان مفرماید ما به نحو کل نسبت را در قضایا انار مکنیم، بعد ی شاهدی هم مآورند بر اینه چرا در قضایای مؤوله



نسبت نیست مفرماید در همین قضایای مؤوله اگر موضوع ما ی وجود خارج نباشد و ماهیت باشد، اگر گفتیم الانسان له
النطق، اینجا شما متوانید نسبت درست کنید؟ بین نطق و انسان که نمشود نسبت برقرار کرد. پس مجرد اینه این قضیه
ماهیت وئیم پس همیشه باید بین محمول و موضوع نسبت باشد، اگر موضوع یله دلیل بر این نیست که بشود قضیه مؤوم
از ماهیات باشد اینجا نمشود بوئیم بین انسان و له النطق ی نسبت در کار است، این فرمایش ایشان را ذکر کردیم برای

اینه هم ی مقدار فرمایش امام روشنتر شود و هم کلام ایشان.

جمع بندی بحث

دیروز عرض کردیم یا باید در هر دوی اینها نسبت را بپذیریم، در زیدٌ قائم و زیدٌ له القیام، در هر دو باید نسبت را بپذیریم، یا در
هیچ کدام. از عبارات امام استفاده مشود که بین اینها تفی قائل شویم که درست نیست، و نتهی مهمتری که بیان کردیم و
لازمهی نته این است که ما در این بحث با منطقیین همراه مشویم این است که در قضایای ملفوظه اینها دارند این ادعا را
مکنند. منطقها مگویند در قضایای ملفوظه که باز ی تعبیر دیری عرض کنم، درست است که مگویند سه جور قضیه
داریم ملفوظه، محیه و معقوله، ول حقیقتاً آنچه عنوان قضیه را دارد همان قضیهی ملفوظه است، قضیه یعن آنه موضوع
دارد، حمل دارد، محمول دارد، ما در عالم خارج (یعن محیه) و در عالم ذهن (معقوله) حمل نداریم. حمل فقط موطنش عالم

.زنند، این یها در این قضیهی ملفوظه این حرف را مکنید، منطقر حمل ملفظ دی را شما بر ی لفظ لفظ است، ی

دو: از کلام امام استفاده مشد که باید بین قضیه ملفوظه و محیه تطابق من جمیع الجهات باشد، ما مخواهیم عرض کنیم
چه لزوم دارد که بین قضیهی محیه و لفظیه تطابق باشد، ما مواردی داریم که ی وجود خارج را ده تا قضیه متوانید
برایش درست کنید، اما به این معنا نیست که این ده تا قضیه با تمام این خصوصیات الآن محیهاش را هم باید داشته باشیم،

این چنین نیست.

عرض کردم این اشال را در همان اول شروع علم اصول که در بحث هیئت جمل رسیدیم داریم ولو اینه حالا این مقدار بحثها
برای سال اول و دوم بوده، متأسفانه ضبط نشده ول نوشتهاش موجود است، آنجا این اشال را داریم که اساساً ادعای نسبت
ّیه چیزی به نام حمل نداریم، لذا در قضایای ملفوظه ما معتقدیم حتدر قضایای ملفوظه است،  ما در قضایای معقوله و مح
در حملیات اولیه هم نسبت وجود دارد، خود این آقایان مگویند بین محمول و موضوع باید ی تغایری باشد حتّ در زیدٌ زیدٌ،
الانسان انسانٌ، این تغایر اقتضا مکند در حمل ی نسبت بین طرفین تصور کنیم، بنابراین هم در حملیات اولیه نسبت وجود
دارد و هم در شایع صناع که روشن است. و اما آنچه مرحوم حاج آقا مصطف قدس سره فرمودند این باز ربط به عالم
قضیهی لفظیه ندارد. ما در قضیه لفظیه نمتوانیم استفاده کنیم که قائم از کمالات زید است، از شئون زید است، این ی امر

خارج واقع است، در خارج عرض از کمالات معروض است، درست است.

در خارج عرض فان در موضوع است درست است، اما کدام لغوی متواند بوید عمرو قائم یعن قیام از کمالات عمرو است،
اگر بوئیم عمرو قائم قیام از کمالات عمرو است و قیام فان در عمرو است، مگویند این تعابیر غلط است، عمرو ایستاده
است، هیچ دلالت ندارد که این قیام از کمالات این است، از شئون این است و اساساً این معنا یعن مسئلهی هو هویت ی امر
عرف نیست، در حمل ی هو هویت هست، بالأخره ما مخواهیم محمول را حمل بر موضوع کنیم اما آن هو هویت که در عالم

خارج بین معروض و عرض هست، بین موضوع و عرض هست، اینها دیر در قضایای لفظیه مجال برایش نیست.

تا اینجا بحث را که آیا نسبت داریم یا نه، تمام کردیم. ی نظر جدیدی امام در اینجا ابراز فرمودند ولو اینه ما دیروز عرض
کردیم نظر شریف امام را مقبول مدانیم و بسیار درست بوده در قضایای سالبه، که ما بعداً در استصحاب عدم تذکیه هم به
همین نیاز داریم یعن آنچه که ایشان فرمودند نسبت وجود ندارد سلب النسبة است، سلب الحمل است، سلب الربط است، این



در قضایای سالبه است که او را قبول داریم و فرمایش امام در قضایای سالبه تام است. آن وقت حالا هنوز به ذی المقدمه
نرسیدیم،

امام مفرمایند ی از ثمرات اختلاف ما با مشهور در مسئلهی نسبت و انار نسبت ،در ملاک صدق و کذب در قضایا است،
چون غالباً برای شما سؤال مشود که در زیدٌ موجود اگر دیدیم زید در عالم خارج هست این قضیه صادقه است، اگر نباشد
مگوئیم کاذبه است، اما در شری الباری ممتنع چطور بفهمیم این قضیه صادقه است؟ این سؤال است که وقت کلام مشهور

را بوئیم، کلام امام را هم بوئیم ببینیم به چه نتیجهای مرسیم؟

وصل اله عل محمد و آله الطاهرین


