
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » أمارات » قطع »

در تاریخ ۱۶ اردیبهشت ۱۳۸۶

امارات _قطع
جلسه 81 

بسم اله الرحمن الرحيم

دفاع مرحوم عراق از صاحب فصول

مرحوم محقق عراق، در حاشيه کتاب فوائد صفحه 61 از جلد سوم، بر فرمايش مرحوم نائين در دفاع از مرحوم صاحب
فصول مطلب را بيان مکنند؛ و در حقيقت، مرحوم عراق نيز ملازمه ظاهرى را پذيرفته‌‌اند.ايشان م‌فرمايد: ما قبول داريم كه
كلام در مستقلات عقليه است، و قبول داريم كه عقل استقلالا در بعض از موارد م‌تواند ملاك و حت عدم وجود مانع را درك

كند؛ به عبارت دير، م‌فرمايد: قبول داريم كه عقل، گاه مفسده را درك کرده و م‌فهمد كه اين مفسده، مانع و مزاحم نيز
ندارد؛ اما حرف در اين است كه از كجا معلوم مشود اين مفسده‌ى بدون مزاحم، بايد تمام الملاك براى حم شارع باشد؟ 

يرد؛ إذ ربما يرى الشارع مصلحة فم شارع قرار نن است در نظر شارع، اين مفسده‌ى غيرمزاحم تمام الملاك براى حمم
ب يك عمل قبيح شود، لمصلحة اعظم فبيند در اين كه عبد مرت‌را م اب العبد للقبيح ، گاه شارع مصلحتالارت صبره عل
تسهيل الامر عليه ، بخاطر يك مصلحت كه بزرگتر هست، مصلحت تسهيل در كار هست.ايشان م‌فرمايند: عقل درك كرده كه

اين عمل داراى مفسده است، و اين مفسده در خود اين عمل مانع و مزاحم ندارد؛ اما وقت در نظر شارع باشد، ممن است
مصلحت بزرگترى به نام مصلحت تسهيل در نظر او باشد كه ترجيح بدهد عبد مرتب اين عمل قبيح بشود؛ براى اينه آن

مصلحت تسهيل از دست نرود؛ و شارع است که م‌تواند اين را بفهمد. 

به عبارت دير، فرمايش مرحوم عراق اين است: لازم نيست و دليل نداريم كه آنچه تمام الملاك در نزد عقل است، همان تمام
الملاك در نزد شارع هم باشد؛ زيرا، ممن است جهات ديرى هم در نظر شارع باشد.ايشان در انتها مگويد: و نقول ان مبادى
الحم لدى العقل ربما تون دايرته اوسع من مبادى الحم لدى الشارع مبادى و ملاكات حم در نزد عقل چه بسا از ملاكات
در نزد شارع اوسع باشد، و مع هذه الاحتمال كيف يستقل العقل بالملازمة واقعاً، همين كه احتمال داديم آنچه كه ملاك در نزد

عقل است با آنچه كه ملاك در نزد شارع است، تفاوت دارد، جلوى ملازمه واقع را م‌گيرد؛ نعم لا بأس به ظاهراً من جهت عدم
احراز وجه اما متوان ملازمه ظاهريه را قبول کرد. 

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/74
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/64
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


تحقيق مطلب

ما بايد ببينيم كه بالاخره آيا فرمايش صاحب فصول درست است يا اشالات كه مرحوم نائين بيان كردهاند؟ در كلام مرحوم
نائين نته‌اى هست كه شايد به نظر م‌رسد كه اين نته سبب براى مغالطه شده باشد؛ نائين در جواب از صاحب فصول

فرمودند گويا شما از محل نزاع خارج شدهايد؛ نزاع ما در احام و قضاياى عقليه مستقله است که مفروض اين است كه عقل
تمام الملاك را ادراك كرده است و مبنايمان اين است كه الاحام تابعة للمصالح و المفاسد ؛ اما اين که ممن است عقل در
وت كرده باشد، اين نيز معنا ندارد؛ زيرا، وقتاز مواردى باشد كه شارع در مورد آن س ند ولموردى تمام الملاك را درك ب

م‌گوييم عقل درك كرده است و عقل رسول باطن از طرف خداوند است، اينجا دير سوت نيست؛ سوت در جاي است كه
نه پيامبر بيان فرموده باشد و نه عقل آن را درك كرده باشد.

نسبت به اين فرمايش، اولا ظاهر اين روايت كه مگويد «ان اله ست عن اشياء...»، ظهور در همين بيان و تصريح از طريق
غيرعقل دارد؛ «ان اله ست » يعن «لم يصرح به و لم يقل به» ؛ نه اينه موردي را هم كه اعتماداً عل العقل است، بوييم
شارع در اينجا دير سوت نرده و بوسيله عقل براى ما بيان كرده است. ثانياً، اينه تعبير م‌كنيم عقل حجت باطن است؛

خداوند در كنار حجت ظاهرى كه انبيا و رسل هستند، يك حجت باطن قرار داده است؛ منظور موردى است كه دير هيچ
مخالفت و ترديدى در آن نباشد؛ حال، در اينجا، در اين كه آيا آنچه كه ملاك در نزد عقل است، همان چيز ملاك در نزد شرع هم

هست، ترديد داريم.

بله، اگر واقعاً از راه عقل به اين نته برسيم كه آنچه ملاك در نزد عقل است، ملاک در نزد شرع نيز مباشد، اينجا عقل م‌شود
حجت باطن؛ اما هنوز اين اول دعواست؛ ما هنوز نم‌دانيم كه آيا آنچه را كه عقل درك كرده، ملاك در نزد شرع نيز هست يا نه؟

به عبارت دير، به مرحوم نائين عرض م‌كنيم: اينه شما مگوئيد از اين روايت كه خداوند يك رسول باطن دارد، متوان
استفاده كرد آنچه ملاك در نزد عقل است، ملاك در شرع هم هست، قابل قبول نيست؛ مخصوصاً با تعبيرى كه از مرحوم عراق

بيان كرديم. ما قبول داريم كه عقل مصالح و مفاسد را م‌فهمد؛ و همچنين قبول داريم كه احام تابع مصالح و مفاسد است؛ اما
اين كه آيا همان مصلحت كه ملاك براى حم عقل است در نزد شارع هم همان مصلحت كاف باشد، دليل برايش نداريم.نتيجه
اين مشود که حق با صاحب فصول و مرحوم محقق عراق است؛ ما ملازمه واقعيه را در اينجا نم‌توانيم بپذيريم؛ اما ملازمه

ظاهري در اينجا وجود دارد. 

کلام مرحوم شهيد صدر

فرمايند: اگر حسن و قبح واقع‌شبيه همين مطلب را استفاده كرد. ايشان م شايد از كلمات مرحوم شهيد صدر نيز بتوان مثلا
اشيا را پذيرفتيم، به اين نتيجه م‌رسيم كه اگر عقل ادراك كرد، در آن فعل ملاك حسن وجود دارد و اين ملاك، اقتضاى تحريك

دارد؛ يعن وقت عقل م‌فهمد در عمل ملاك خوب است، انسان را به انجام دادن آن تحريك م‌كند؛ اما ما بايد بين اين درك عقل
كه مقتض تحريك است و اهتمام و عدم اهتمام شارع به فعل نسبت سنج كنيم؛ اگر در موردى ديديم عقل درك م‌كند و اهتمام

مولا نسبت به فعل نيز وجود دارد، اينجا مولا حتماً بايد حم در اين مورد جعل كند، و اگر جعل نرده، كشف از عدم اهتمام
م‌كند.بنابراين، از عبارت ايشان هم استفاده م‌شود كه به تنهاي نم‌توانيم بوييم خود ادراك حسن و قبح، براى حم شارع

كاف است؛ بله بايد ببينيم آيا شارع نسبت به اين فعل اهتمام دارد يا ندارد؛ اگر شارع نسبت به اين فعل اهتمام داشته باشد، بايد
مطابق حم عقل حم را جعل كند؛ و اگر اهتمام نداشت، اينجا چنين چيزى وجود ندارد. البته کلام ايشان يك تمله‌اى دارد

که آن را بعد از ذکر كلام مرحوم محقق اصفهان بيان خواهيم کرد. 



بيان مرحوم محقق اصفهان

مرحوم اصفهان در مورد قضاياى عقل عمل فرمودند که هيچ واقع غير از تطابق آراي عقلا ـ شهرت ـ ندارد؛ و لذا، از آن تعبير
به قضاياى مشهوره کردند. ايشان م‌گويد: حال كه واقع اين قضايا اتفاق آراي عقلاست و شارع هم احد العقلا و بله رئيس

العقلاست، نظر او نيز بايد همين باشد، و الا از فرض، خارج م‌شويم. نتهاي که وجود دارد اين است که شارع بما هو شارع
اين نظر را ندارد، بله شارع بما هو احد العقلاء چنين نظري دارد.نتيجه اين مشود که احام عقل عمل ملازمه دارد با حم

شرع؛ كل ما حم به العقل حم به الشرع اما لا بما هو شارع بل بما هو احد من العقلاء. در ادامه م‌فرمايند: اگر از ما سؤال
كنيد كه اينجا فرق هم وجود دارد كه شارع بما هو احد العقلاء حم كند يا بما هو الشارع؟ م‌فرمايد: فرق نمکند و در نتيجه

هر دو ي است. اما سؤال اين است که اين که نتيجه‌اش يسان است، به چه معناي است؟ 

مرحوم اصفهان در اينجا يك حرف دارند و م‌فرمايند: در بين بشر اگر كس بخواهد ديرى را مدح يا ذم كند، در همين مقدار
توقف مکند؛ يعن م‌گوييم فلان كار خوب انجام داده است و او را تحسين م‌كنيم يا م‌گوييم كار بدى انجام داده و تقبيح
م‌كنيم او را، اما اگر مدح و ذم منسوب به خداوند باشد، مدح صادر از خداوند و مولاى قادر، عين ثواب است؛ ذم صادر از
خداوند عين عقاب است.بنابراين، نتيجه مدح و ذم بشر ثواب و عقاب نيست، اما نتيجه مدح و ذم شارع ثواب و عقاب است.

سپس نتيجه م‌گيرد که ما گفتيم قضاياى عقل عمل آن است كه عقلا بر آن اتفاق دارند و شارع هم چون ي از عقلاست، همين
مطلب عقل عمل را ذكر م‌كند و همين حم را دارد؛ و چون مدح و ذم شارع به معناى ثواب و عقاب است، پس بين اينه

شارع بما هو شارع حم كند يا بما هو احد من العقلاء فرق نيست. نتيجه بيان مرحوم اصفهان اين مشود که ايشان ملازمه را
به اين نحو كه بوييم كل ما حم به العقل حم به الشرع بما هو شارع قبول ندارد، و بله آن را بما هو أحد من العقلاء قبول

دارد. اما در هر صورت، نتيجهاش يسان مشود. 

ال شهيد صدر بر مرحوم اصفهاناش

مرحوم شهيد صدر بر كلام مرحوم اصفهان خدشه وارد كرده و م‌فرمايد: اگر قضاياى عقل عمل را بوييد عقلا بما هم عقلا
چنين نظري دارند، روح اين مطلب اصلا بر م‌گردد به حم عقل؛ در حال كه ما در قضاياى عقل عمل م‌گوييم عقلا توافق

دارند و ممن است توافق عقلا به ملاك عقل نباشد؛ بله عقلا بخاطر ميل نفسانشان و بخاطر آنچه كه مصلحت براى
مجتمعشان است، بيايند توافق بنند؛ آنچه را كه عقلا بعنوان مصلحت خودشان در نظر م‌گيرند، شارع كه نبايد از آن تبعيت

كند؛ آنچه كه نفع يا ضرر براى عقلا دارد، نم‌تواند ملاك براى حم شارع باشد.تعبير ايشان طبق آنچه كه در تقريرات آمده، اين
است که شارع شريك با عقلا در مصالح عقلا نيست و لا ينتفع بما ينتفعون به و لا يتضرر بما يتضررون عليه و هو غن عن

العباد غير محتاج ال طاعتهم . لذا، نتيجه گرفتهاند: اگر عقلا تطابق پيداكردند ـ لا بما هم عقلا ـ بر يك امرى كه موجب مصلحت
جامعه بشرى است، مستلزم اين است كه شارع هم با آنها موافقت كرده باشد؛ مثلا فرض كنيد اگر قبل از نزول آيه حرمت ربا

عقلا توافق بر ربا پيدا كردند، مصلحت جامعه خودشان را در ربا ديدند، مسلتزم اين است که شارع هم بما هو احد من العقلا با
آن موافقت كرده است. 

به عبارت دير، م‌فرمايد: آن جهت كه موجب تطابق عقلاست، ممن است که در نزد شارع مورد قبول نباشد. در نتيجه،
م‌خواهد بفرمايد: شماى مرحوم اصفهان كه قضاياى عقل عمل را گفتيد تطابق آراي عقلاست، بين اين و بين حم شرع هيچ



ملازمه‌اى وجود ندارد؛ اگر عقلا بما هم عقلا باشد، درست است و همان حرف است كه خودتان زديد؛ اما عقلا چون به ملاكات
الوارد است؛ اش ال بر مرحوم اصفهانم شرع ندارد.به نظر، اين اشكنند، چنين چيزى ملازمه با ح‌م مرى در اينجا حدي

است كه هرچه ما تأمل كرديم، ولو يك استدراك خود مرحوم صدر دارند، اما اشال بر مرحوم اصفهان وارد است. تميل
بحث بماند براي فردا، إنشاء اله. 


