
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » أمارات » قطع »

در تاریخ ۱۲ اردیبهشت ۱۳۸۶

امارات _قطع
جلسه 79 

بسم اله الرحمن الرحيم

تقرير دليل اخباريها بر عدم اعتماد به قطع حاصل از مقدمات عقليه

عرض كرض كرديم كه ي از ادله مهم كه اخبارى‌ها اقامه كردهاند بر اينه نمتوان بر قطع حاصل از مقدمات عقليه اعتماد
كرد، وجود كثرة الاختلاف و كثرة الخطاء است. اين را به دو بيان م‌شود ذكر كرد:

يك بيان اين است كه م‌بينيم كثرة الخطا وجود دارد و در استدلالات عقل، خطا راه پيدا كرده است؛ و اين موجب سلب اعتماد
شده بر اينه دير بر استدلالات عقل اعتماد ننيم. اين بيان، کثرة الخطاء است؛

و بيان دوم اينه ما م‌بينيم مسأله حسن و قبح، بالوجوه و الاعتبارات در نزد خود عقلا مختلف م‌شود؛ به يك وجه عنوان
حسن دارد و به وجه ديرى عنوان قبيح دارد؛ كذب گاه عنوان حسن دارد و گاه عنوان قبيح دارد. و اين بيان، كثرة الاختلاف

است.

ته در مورد بيان مرحوم اصفهانن ذکر ي

كه بين بزرگان وجود دارد، اصلا عرض كرديم و آن اين كه با وجود اختلاف تهاى را راجع به كلام مرحوم محقق اصفهانن
دير موضوع براى نظريه مرحوم اصفهان نيست كه فرمودند قضيه العدل حسن و الظلم قبيح از آراي مشهورهاي است كه
تطابق عليها آراء العقلاء. به ايشان بايد عرض کرد: اگر تطابق بود كه اين اختلاف محقق نم‌شد، اين كه شما العدل حسن را
قبول داريد ول اشاعره قبول ندارند، ادراك عقل نسبت به حسن عدل و قبح ظلم، در خود محل نزاع ما مورد تطابق و توافق

نيست. بله، ما يسرى قضاياي داريم كه ممن است مورد توافق بين عقلا باشند، اما خود همين قضيه حسن و قبح مورد بحث
و اختلاف است. 

مرحوم اصفهان دو جا بحث حسن و قبح عقل را در حاشيه كفايه عنوان فرموده‌اند، ي در بحث تجرى؛ و ديري، در بحث
که مما تطابقت عليه آراء العقلاء . قبلا فرمايد: قضيه العدل حسن و الظلم قبيح از مدركات عقل عملدليل انسداد؛ و م

اشال كه بر مرحوم اصفهان وارد كرده بوديم، اين بود كه لازمه و بله معناي كلام شما اين است كه مدركات عقل عمل ما
بازاء خارج ندارد. يعن در عالم خارج چيزى كه ما بازاي حسن يا قبح باشد، نداريم.بله آنچه وجود دارد همين توافق آراي

عقلاست. علاوه بر اين اشال، اشال دير اين است كه اين چه تطابق است بين آراي عقلا كه در خود همين قضيه اختلاف
وجود دارد؟ اشعرى‌ها به يك نحو مگويند عقل حسن و قبح را ادراك نم‌كند، اخبارى‌ها به نحو دير منر اين معنا هستند؟.

بنابراين، بايد ببينيم كه بالاخره ما چه راه داريم كه اين قضيه را درست و اين اشال را حل كنيم؟ 

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/74
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/64
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


حل اشال وجود اختلاف در آراي عقلا در مسأله حسن و قبح

برخ‌ گفتهاند اصل العدل حسن و الظلم قبيح مورد اختلاف نيست؛ و بله اختلاف در تطبيق اين دو كبرى بر صغريات است؛
يعن ما وقت نم‌دانيم كه آيا كذب مصداق عدل مثلا نجات ي انسان واقع م‌شود تا بوييم حسن، يا مصداق ظلم واقع

م‌شود تا بوييم قبيح؟ باعث اختلاف مشود.اختلاف از اين باب است كه نم‌دانيم عمل، تحت كبرى اول قرار م‌گيرد يا تحت
كبرى دوم. به عبارت دير، امالقضايا در قضاياى عقل عمل اين دو قضيه است، اما اين اختلاف‌هاي كه وجود دارد، ـ (چون

عرض كرديم اخبارى‌ها هم روى كثرة الخطاء تيه م‌كنند و هم روى كثرة الاختلاف؛ م‌گويند بين عقلا كثيراًما اختلاف م‌شود
كه آيا اين عمل خوب است يا بد؛ الان ما هم به عرف جامعه و عقلاى جامعه كه مراجعه كنيم، عده‌‌اى م‌گويند خوب است و
عده ديري م‌گويند بد است. اخبارى و اشعرى بلا فاصله تا اين كثرة الاختلاف را ديددند، منر اين دو قضيه شدند) ـ از اين

باب نيست که عقل ما چيزي را درک نمکند، بله عقل، العدل حسن و الظلم قبيح را درك م‌كند بلا شكّ، اما در تطبيق اين دو
كبرى بر صغريات اشتباه م‌كند. 

نقد پاسخ فوق

سؤال اين است که آيا اين بيان م‌تواند جواب از كلام اشعرى و اخبارى باشد؟ به نظر م‌رسد كه اشعرى‌ها در اصل خود اين
دو كبرى ترديد دارند؛ آنها م‌گويند ما به چه ملاك بوييم العدل حسن؟ بايد شارع بويد تا ما قبول ‌كنيم؛ اما اگر شارع نويد و

بخواهيد به اعتماد عقل بوييد العدل حسن و الظلم قبيح ما اين را قبول نداريم. چطور بوييم كه عقل كاملا اين دو قضيه را
درك م‌كند؟ تطابق آراي عقلا و همچنين حرف مرحوم اصفهانرا كه كنارگذاشتيم؛ حالبه چه بيانبوييم العدل حسن قضية

صحيحة واقعية، قضية عقلية حقيقية ؟ پساين بيان هم نم‌تواند مشل را حل كند.

بيان مرحوم شهيد صدر در حل اشال

بيان را نيز مرحوم شهيد صدر رضوان اله عليه دارند؛ ايشان م‌فرمايند: قضيه العدل حسن و الظلم قبيح يك قضيه ضروريه به
شرط محمول است؛ بدين بيان که ظلم يعن سلب حق كل ذى حق ، اگر حق كس پايمال شود، به اين م‌گويند ظلم؛ پس بايد
قبل از آن كه بوييد الظلم قبيح يك حق باشد؛ حال، سؤال اين است که اين حق را چه کس ادراك م‌كند و چه كس آن را

قرار داده است؟يك زمان است كه م‌گوييم اين حق را شرع يا قانون قرار داده است؛ در اين صورت، اين نم‌تواند براى ما يك
ملاك واحدى باشد؛ زيرا، در بعض از قوانين و مجتمعات بشرى، يك چيزى حق است و در بعض دير از مجتمعات آن مورد
حق نيست؛ اگر ما بخواهيم قانون يا شرع را تعينكننده حق قرار دهيم، بضابطه مشود؛ چون ضابطه‌اش خود قانون است و
قانون به اختلاف مجتمعات بشرى مختلف م‌شود.پس، بايد بوييم كه خود اين حق را عقل ادراك م‌كند؛ حق آن چيزى است
كه عقل آن را درك م‌كند. حال كه عقل ثبوت حق را ادراك م‌كند، معنايش اين است كه گرفتن حق اين شخص يا سلب حق

شخص قبيح است. بنابراين، ايشان تحليل م‌كنند كه قضيه الظلم قبيح ، قضيه ضروريه بشرط محمول است.



اشال استاد به بيان شهيد صدر

به نظر ما، اين بيان هم بيان تام نيست؛ براى اينه نقل كلام در همين جا م‌شود كه، شما كه م‌گوييد سلب حق قبيح است؛
اين را از كجا آوردهايد؟ اين هم قضيه ضروريه بشرط محمول است؛ شما يك مرحله از الظلم قبيح پيش رفتيد؛ م‌فرماييد سلب

كل ذى حق حقه قبيح است، اين را از كجا آوردهايد؟ اين كه دير قضيه ضروريه بشرط محمول نيست؛ پس اين را هم بايد بوييم
عقل عمل م‌فهمد؛ و به نظر ما، اين مجرد تغيير در تعبير است؛ و اين قضيه، قضيه ضروريه بشرط محمول نيست.

پاسخ استاد از اشال

نته مهم اين است كه اين قضايا، قضاياي هستند كه برهانبردار نيست؛ يعن العدل حسن جزء مدركات عقل عمل است و خود
عقل (يعن وجدان بشر) اين را درك م‌كند؛ قضيها‌ى است كه از حاق ذات بشر م‌جوشد و اصلا كارى به اجتماع و توافق
ندارد. شاهد ما اين است که ـ ديروز نيز گفتيم ـ اين مسأله قابل اثبات نيست؛ ما وقت به وجدانمان مراجعه م‌كنيم، وجدان

بشرى اين قضيه را م‌پذيرد.اما در مورد اين که چرا اين اختلاف وجود دارد، بايد گفت که اختلاف كشف از اين نم‌كند كه اين
امر، يك امر وجدان نيست؛ گاه در امور بسيار بديهيه ـ مثل استحاله اجتماع نقيضين که اساس تمام قضاياي استدلاليه است و

اگر اين را نداشته باشيم، هيچ استدلال به سرانجام نمرسد ـ نيز اختلاف واقع شده است و بعض با اين نوع قضايا هم مخالفت
كرده‌اند. بنابر اين نتيجه روشن، بايد بوييم قضاياى عقل عمل قابل استدلال و برهان نيست؛ بله اينها قضاياى وجدان هستند

كه عقل انسان لو خلّ و طبعه، با قطع نظر از هر گونه آلودگ، با قطع نظر از هر گونه حجاب، م‌تواند اينها را بفهمد.

ذکر مطلب دير از مرحوم شهيد صدر

اينجا يك نته دير را هم عرض كنيم و اين قسمت بحث را تمام كنيم؛ مرحوم شهيد صدر رضوان اله تعال عليه م‌فرمايند:
همانطور كه عقل نظرى دو قسم است، عقل نظرى اول و عقل نظرى ثانوى؛ در باب عقل عمل هم همين حرف را بزنيم و بوييم
عقل عمل هم دو قسم است: عقل اول و عقل دوم؛ قضيه العدل حسن و الظلم قبيح مربوط به قضيه عقل عمل از نوع عقل اول
است، لن كثرة الاختلاف مربوط به باب تزاحم و تمييز اهم از مهم است كه به عقل دوم مربوط مشود. مقصود ايشان از عقل

اول و دوم اين نيست كه ما دو عقل داريم؛ بله مقصود اين است كه عقل در وهله اول كاملا م‌فهمد كه العدل حسن والظلم
قبيح، اما در مرحله دوم كه م‌خواهد ـ مثلا ـ بين كذب که موجب نجات جان يك انسان مشود با دير کذبها تمييز دهد، اهم

را از مهم تشخيص دهد، ممن است مرتب خطا شود. به نظر ما، روح اين بيان نيز بر م‌گردد به اينه عقل عمل، از امور
وجدانيه است كه برهان بردار نيست. 

،توانيم بر آنها استدلال كنيم، اما در مسائل عقل عمل‌پس، نتيجه اين شد که در مسائل عقل نظرى، استدلال راه دارد، با برهان م
برهان نداريم؛ به هيچ وجه نم‌توانيم در اينجا استدلال بياوريم، اينها از امور وجدانيه است و قابليت براى استدلال ندارد. اما اگر

كس بويد اين چه امر وجدان است كه در آن اختلاف م‌شود؟ در جواب م‌گوييم امور وجدانيه زيادى هستند كه در آنها
شود؛ بنابراين، اختلاف کاشف از اين نيست که اين قضايا از امور وجدانيه نيستند.البته خود همين، يك بحث مهم‌اختلاف م
دارد كه در مباحث اخلاق مورد استفاده قرار م‌گيرد؛ كه چرا انسان گاه اوقات با وجدانيات خودش مخالفت م‌كند؟، شما

وجداناً م‌دانيد كه اگر يك عمل را انجام دهيد، به ضرر شماست، به ضرر روح شماست، به ضرر مال شماست، اما مع ذلك



با همين امر وجدان عملا مخالفت م‌كنيد؛ اين كه چرا يك امر با اينه وجدان است، اما انسان با آن مخالفت م‌كند، خود يك
بحث بسيار خوب دارد. 

بحث اخلاق: اقرار به ربوبیت خداوند و آثار آن

روايت را به مناسبت بحث حسن و قبح عقل قبلا يادداشت كرده بودم که براي شما مخوانم ـ ولو اينه عنوان بحث اخلاق را
ندارد، اما روايت خوب است ـ اين روايت در كتاب توحيد صدوق، باب 61 آمده است:جاء يهودى ال النب’ و سأله عن أشياء
منها الأسئلة التالية سؤال اولش اين بود هل رأيت ربك آيا خداى خودت را ديدهاى. پيامبر فرمود: إنّه لا يرى بالأبصار ولا يدرك

بالأوهام خداوند با چشم ظاهرى ديده نم‌شود و با وهم و خيال هم درك نم‌شود. يهودى گفت: فبأى ش نعلم أنّه موجود؟ پس،
از كجا بفهميم خدا موجود است؟ پيامبر فرمود: بآياته و علاماته از راه نشانه‌ها م‌توانيد او را بفهميد.يهودى سؤال كرد: هل

يحمل العرش أم العرش يحمله؟ آيا خدا عرش را حمل م‌كند يا عرش خدا را حمل مكند؟ پيامبر فرمود: إنّ رب ليس بحال ولا
محل خدا نه در مان حلول م‌كند و نه خودش محل براى حلول ش دير است. يهودى سؤال كرد: فيف خروج الأمر منه ؟

اوامرى كه از قول خدا نقل م‌كنيد، چطور خارج م‌شود؟ 

قال بأحداث الخطاب پيامبر فرمود: خود خطاب را ايجاد م‌كند، حالا در وجود يك انسان، يا در قالب كوه و يا در آسمان آن را
احداث م‌كند. يهودى سؤال كرد: أليس الخلق كله له؟ آيا همه مردم مخلوق و خلق خدا نيستند؟ قال: بل پيامبر فرمود: چرا؟.

سؤال كرد: فبأى ش اصطف قوماً برسالته اگر همه مخلوق خدا هستند چرا يك گروه را به عنوان رسالت خودش در ميان
خلق برگزيد؟ فرمود: بسبقهم إل إقراره بربوبيته اين گروه كه به عنوان رسل هستند، در اقرار به ربوبيت، قبل از همه مردم اقرار

كردند؛ حال، اين اقرار را اقرار در عالم زر بيريم كه در عالم زر خداوند وقت كه فرمود ألست بربم؟ همه گفتند: بله؛ يا نه،
اقرار در همين عالم ظاهرى بيريم و بوييم رسل كسان هستند كه زودتر تدين پيدا كردند.هر كدام را بيريم، بالاخره ملاك براى

افضليت اين است كه انسان زودتر به منبع حيات و منبع توحيد رسيده باشد. اينطور نيست كه ما بوييم يك اقرار بود و تمام
شد؛ بله اقرار به ربوبيت، شروع ايمان است، و اولين كار يك پيامبر يا يك انسان مؤمن است. 

اگر ما هر روز اين اقرار را در خودمان تجديد كنيم، همه روزه اقرار به ربوبيت در افار و اعمالمان باشد، همينطور درجه
ايمانمان بالاتر م‌رود؛ نماز و عبادات ظاهرى تمامش براى تقويت همين اقرار به ربوبيت است؛ ظهور و کاشف اقرار به

ربوبيت، همين اقرار لسان است، اما اقرار لسان كه تسليم قلب پشت آن نباشد، فايده‌‌اى ندارد.يهودي سپس اين سؤال را مطرح
کرد که لم زعمت أنّك أفضلهم؟ به پيامبر عرض كرد كه تو چرا خيال م‌كن افضل انبيا هست؟ آن حضرت فرمود: براى اينه

من اسبق اينها در اقرار به ربوبيت هستم. نته و آن قسمت از روايت که بدرد بحث حسن و قبح مخورد اين سؤال يهودي است
که: أخبرن عن ربك هل يفعل الظلم؟ يهودى به پيامبر گفت: آيا خداى تو ظلم هم انجام م‌دهد؟ فرمود: لا، سؤال كرد: چرا؟

فرمود: لعلمه بقبحه واستغنائه عنه ، چون خدا مداند ظلم قبيح است و ساحت خدا از ظلم بنياز است. 

يعن ما به خود اخبارى‌ها يا به خود اشعرى‌ها با همين روايات كه آنها هم اين را قبول دارند، استدلال مکنيم. از اينه پيامبر
مگويد خداوند نم‌تواند ظلم انجام بدهد، معلوم م‌شود قبل از فعل خدا، در واقع اين شء قبح وجود دارد كه نمتواند آن را
انجام دهد؛ نه اينه خدا اين شء را قبيح كرده باشد.سپس يهودى اين سؤال را مطرح كرد ـ (كه اين سؤال نيز از چيزهاى بسيار



جالب است كه خود من هم نديده بودم) ـ كه اگر خدا ظلم نم‌كند، فيف أغرق قوم نوح و فيهم الأطفال ؟ چطور خدا قوم نوح
را غرق كرد در حال كه در ميان آنها بچه‌ها بودند؟ پيامبر فرمود: إنّ اله عز وجل أعقم أرحام نساء قوم نوح أربعين عاماً

خداوند رحم‌هاى زنان قوم نوح را چهل سال عقيم كرد؛ يعن وقت خداوند عذاب را فرستاد، كمتر از افراد چهل سال در ميان قوم
نوح نبوده است.اين كلمه چهل كه واقعاً چهل يك حد و يك مرز و يك زمان و مهمترين و حساس‌ترين قسمت عمر بشر هست و

رازهاى در آن وجود دارد، باز اين روايت نيز به عددچهل اشاره م‌كند. فأغرقهم حين اغرقه ولا طفل فيهم طفل در ميان آنها در
زمان غرقشدنشان نبود و ما كان اله ليهلك الذرية بذنوب آبائهم ، اين روايت هم به درد بحث ما م‌خورد كه خدا نمتواند

اصلا ظلم كند؛ و از قبل، قبح در فعل وجود دارد، نه اينكه خداوند حم به قبح آن فعل بند.


