
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » أمارات » قطع »

در تاریخ ۱۱ اردیبهشت ۱۳۸۶

امارات _قطع
جلسه 78 

بسم اله الرحمن الرحيم

ادله معتزله و عدليه در باب حسن و قبح عقل

صاحب كتاب مواقف بعد از اينه ادله اشاعره را نقل م‌كند، مگويد: معتزله داراى دو طريق هستند: ي طريق حقيق و دوم
طريق الزام؛ و هر كدام نيز دو مصداق دارد.

عدليه در اثبات حسن و قبح عقل دليل اول از ادله حقيق

اما دو طريق حقيق، اولين طريق كه طريق معروف نيز مباشد، اين است كه گفته‌اند ما وقت م‌بينيم مردم هم و بدون
استثنا جزم دارند که ظلم و کذب قبيح است. مردم م‌گويند ظلم قبيح است؛ كذب كه موجب ضرر باشد، قبيح است؛ تثليث که
مسيحيت قائل است را قبيح م‌دانند؛ قتل انبيا را قبيح م‌دانند. اين از امور قبيحه مسلّمه عند الناس است.حال، سؤال اين است
كنيم، حت‌به مردم مراجعه م گويند: نه. وقت‌ذب قبيح، الظلم قبيح، مكه آيا به ملاك شرع، شارع به اينها ياد داده است که ال

كسان كه تدين به شرع هم ندارند، هيچ دين را قبول ندارند، اين امور را قبيح م‌دانند. پس، معلوم م‌شود كه منشأ قُبح اين
امور، شارع نيست. لذا، دير راه باق نم‌ماند كه بوئيم اين امور قُبح ذات و قبح واقع دارد؛ هيچ شرع يا قانون حسن و قبح

را براي اين امور جعل نرده است. 

اين دليل گاه به بيان ديري هم ذكر م‌شود؛ و آن اين كه م‌گويند قضاياي مثل حسن عدل و قبح ظلم، اتفاق بين جميع
ال اين است که اتفاق دليل بر حقانيت و اعتبار يك شيئعقلاست و معتقدند كه اتفاق به اين قضايا اعتبار داده است. اش
نيست. الآن اگر امروز همه عقلا اتفاق پيدا كنند بر اينه حقوق زن و مرد مساوى است، هيچ ارزش ندارد.به عبارت دير،

افرادى (حالا اين را در لابلاى همين دليل عرض م‌كنيم) مثل مرحوم محقق اصفهان دليل براى اعتبار قضاياى عقل عمل را
فقط همين اتفاق العقلاء قرار دادهاند؛ همين كه بنا و توافق عقلا بر اين امر است، براي اعتبار کفايت مکند. وقت که توافق

نم‌تواند دليل بر اعتبار يك شيئ باشد، اينها چه م‌خواهند بويند؟ اينها م‌خواهند بويند اينه همه عقلا با هم اتفاق كردهاند، به
اين معنا نيست كه مجلس يا جمع تشيل، و رأى‌گيرى شود؛ بله چون اين يك قضيه فطرى است، از حاق نفس انسان بيرون
م‌آيد، همه عقلا بر اين نظر هستند.از هر عاقل سؤال كنيم كه آيا كذب قبيح است؟ پاسخ م‌گويد: بله. آيا قتل عمد قبيح است؟

م‌گويد: بله. پس، معلوم م‌شود اين قضيه، قضيه‌اى است كه از حاق نفس بشر م‌جوشد و منشأش نفس بشر است؛ و از امور
خارج از نفس نيست. اين اولين دليل و مهمترين دليل كه در اينجا بيان شده است.

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/74
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/64
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


پاسخ دليل اول

صاحب كتاب مواقف که اشعرى مسلك است، در جواب اين دليل گفته است: ما هم قبول داريم که عقلا اينها را قبول دارند؛ ول
اين غير از حسن و قبح محل نزاع است. قبح كذب يا قبح تثليث و يا قبح ظلم، بر م‌گردد به كمال و نقص، و ما حسن و قبح به
و هر چيزى كه موجب نقصان نفس انسان معناى كمال و نقص را قبول داريم؛ هر چيزى كه موجب كمال انسان است، حسن

است، قبيح. يا بر مگردد به مسئله ملائمت و منافرت با نفس كه همان مصلحت و مفسده باشد؛ و گفتيم که حسن و قبح در
اينجا به معناى مصلحت و مفسده هم نيست.

ـ (اين را در پرانتز عرض كنم که اگر به كلمات مرحوم محقق نائين در كتاب فوائد الاصول مراجعه کرده باشيد، ظاهر اين است
كه ايشان حسن و قبح در اينجا را با مسئله مصلحت و مفسده ي گرفته‌اند؛ اين بحث را با بحث تبعيت احام للمصالح و

المفاسد ي گرفتهاند؛ و به يك ديد اينها را مورد بحث و مناقشه قرار دادهاند و ما مرر عرض كرديم که اينطور نيست.) ـ حسن
و قبح كه در اين‌جا محل بحث است، اين است كه اگر فعل را كه شارع در مورد آن اظهار نظر نرده است، نه واجب كرده و
نه حرام، فاعل آن را انجام داد، بوئيم عقلا اين فاعل را به خاطر فعلش مدح م‌كنند، م‌گويند اين كار، كارِ خوب است و اين

شخص، استحقاق مدح دارد؛ و اگر ديدند كه بد است، بويند اين كار، كارِ قبيح است و اين شخص، استحقاق مذمت
دارد.بنابراين، جواب كه اشاعره از اين دليل دادهند، اين است كه ما نيز قبول داريم عقلا بر قبح كذب و قبح ظلم اتفاق دارند، اما

اينها حسن و قبح به معناى كمال و نقص است که محل نزاع ما نيست و محل نزاع در حسن و قبح به معناى مدح و ذم است. 

اشال پاسخ اشاعره از دليل اول

به نظر ما، اين جواب اشاعره، جواب درست نيست. و دليل اول اماميه و معتزله براى حسن و قبح عقل، تام است. توضيح
مطلب اين است كه اگر ما از عقلاي كه در اين امور اتفاق نظر دارند، سؤال كنيم و بوئيم در موردي كه بحث كمال و نقص و
مصلحت و مفسده هم نباشد، آيا شما م‌توانيد اتفاق نظر پيدا كنيد بر اينه فلان فعل حسن است و فاعلش استحقاق مدح دارد؟
آيند فاعلش را مدح يا ذم‌داريم که عقلا به خاطر آن افعال م افعال ادعاي ما اين است كه عقلا چنين امرى را قبول دارند؛ يعن

م‌كنند؛ و در شرع هم نسبت به آن فعل، دليل و بيان خاص نداريم.به عنوان مثال: در مثل ضرب اليتيم، در موردي که اين
ضرب اليتيم مفسده و مصلحت براى شخص ضارب ندارد، نسبت به خود يتيم هم فرض كنيم نه مصلحت و نه مفسده وجود

داشته باشد؛ هذا كمال و نقص هم در آن مطرح نباشد نه نسبت به فاعل و نه نسبت به مفعول؛ ادعاى ما اين است كه نسبت به
نفس اين عمل، عقلا م‌گويند قُبح وجود دارد و فاعلش استحقاق مذمت دارد. 

مثال دير: ضرب الانسان نفسه؛ در مثال قبل عنوان يتيم است و در ذهن ما پيش زمينه در مورد قبح آن هست؛ اما در اين مثال
که انسان خودش را بزند، خودزن كند؛ فرض هم كنيم که اين خودزن نه مصلحت دارد و نه مفسده، نه كمال است و نه نقص؛

با اين حال، عقلا فاعل اين کار را مذمت مکنند.پس، معلوم م‌شود كه خود افعال، با قطع نظر از شرع و با قطع نظر از اين كه
شارع عنوان براى آن افعال داشته باشد، ف حد نفسه، يا حسن دارد يا قبح و عقلا بر همين اساس، فاعلش را مدح يا ذم مکنند.

بنابراين دليل اول معتزله به نظر م‌رسد كه دليل تام است؛ و اين اشالات كه بر آن وارد شده، با اين بيان كه عرض كرديم،
قابل جواب است. 



دليل دوم عدليه بر حسن و قبح عقل

بر حسب آنچه كه در كتاب مواقف آمده، دليل دوم اين است: انما له تحصيل غرض من الاغراض واستوى فيه صدق و الذب،
كس كه به دنبال يك غرض است و براى رسيدن به آن غرض، صدق و كذب يسان است؛ اگر راست بويد به آن غرض

م‌رسد و اگر دروغ هم بويد به آن غرض م‌رسد؛ فانه يؤثر الصدق قطعاً ، ادعا اين است كه آدم عاقل در دوران بين صدق و
كذب، كدام را اختيار م‌كند؟ مسلّماً صدق را اختيار م‌كند.

معتزله م‌گويند پس همين كه انسان ناخودآگاه صدق را اختيار م‌كند، دليل اين است كه در صدق ملاك حسن وجود دارد، و
انسان آن را به همين ملاك حسنش اختيار م‌كند. اين دليل را گاه در بعض از كتب دير به بيان ديرى ذكر كردهاند و آن اين

جا منفرداً خلق شود، به تنهايدر ي مجتمع أو تعليم وتربيت اگر انسان که لو خلق انسانٌ منفرداً و عاش منفرداً ولم يشاهد أى
زندگ كند، با هيچ كس رفت و آمد نداشته باشد، ثم حمل عل الاخبار بش‌ء بعد به او بويند كه تو از يك چيزى به ما خبر بده

ولم توجد له أى فائدة بالذب، فهذا الانسان يصدق ف اخباره، اگر به چنين شخص بويند كه خبرى بده، و در دروغ گفتن هم
برايش فايدهاي مترتب نباشد، در اخبارش صادق خواهد بود. اين شاهد بر آن است كه اين شخص حسن صدق را ادراك م‌كند.

پاسخ صاحب مواقف از دليل دوم

در مواقف در جواب از اين دليل، گفته شده است که اين مطلب به ملائمت و منافرت باز مگردد؛ يعن اين آدم حساب م‌كند
كه چه چيزي با نفسش سازگارى دارد، همان را اختيار م‌كند؛ چه چيزي با نفسش منافرت دارد، همان را ترك م‌كند؛ و اين

غير از حسن و قبح محل نزاع است که به معناى مدح و ذم است.

اشال پاسخ فوق

همان جواب كه از جواب دليل قبل داديم، در اينجا هم م‌دهيم؛ م‌گوئيم اگر فرض كنيم امر ديرى غير از ملائمت و منافرت
باشد، مثل مورد خودزن، يا كشتن حيوان در مقابل اين شخص؛ آيا اين شخص پيش خودش نم‌گويد اين كار مذموم است و
اگر اين كار را انجام دهم، عمل قبيح مرتب شدهام؟ كشتن حيوان نه ملائم با نفسش است و نه منافر با آن. ادعا اين است كه

اين شخص چنين اختيار م‌كند از باب اينه در خود اين عمل ملاك حسن و قبح وجود دارد.

اشال دليل دوم

منته اين دليل اشال كه دارد، اين است كه عس اين نيز كاملا از بزرگان ما ادعا شده است. اگر يادتان باشد، عرض كرديم
ابن سينا در اشارات و خواجه طوس در شرح اشارات درست عس اين مطلب را ادعا كردهاند. م‌گويند: اگر انسان منفرداً
خلق شود و عاش منفرداً و لم يشاهد أى مجتمع و أى تربية، اصلا خوب حسن و قبح را نم‌فهمد؛ نم‌فهمد كه چه عمل خوب

است و كدام عمل بد است.

بنابراين، اولين اشال كه براى اين دليل هست، اين است كه در مقابلش هم چنين ادعاي وجود دارد؛ و براى ما هيچ كدام قابل



اثبات نيست. هنوز اين را تجربه نردهايم كه اگر انسان در جاي تنها باشد، هيچ كس را هم نبيند، هيچ قانون هم به گوشش
نخورد، چه م‌كند؟ اين قابل اثبات نيست. بنابراين، هردوي اينها صرف ادعاست و هيچ کدام نمتوانند حرفشان را اثبات کنند.
اشال ديرى كه در اينجا وجود دارد، اين است كه اگر اين آدم صدق را اختيار م‌كند، از باب اين است كه ميل و غريزهاش

او را وادار به اين كار م‌كند؛ و بحث حسن و قبح در ما نحن فيه ارتباط به بحث غريزه و ميل نفسان ندارد. البته باز همان
جواب كه ذکر کرديم، در اينجا هم مطرح م‌شود. به هر حال، دليل دوم، به نظر ما قابل قبول نيست؛ چه آن که قابل اثبات

نيست. 

عدليه در اثبات حسن و قبح عقل ادله الزام

عرض کرديم که بنا بر آنچه که در کتاب مواقف آمده است، عدليه دو دليل الزام هم دارند؛ كه البته چندان مهم نيستند.

دليل اول الزام

اولين دليل اين است كه لو حسن من اله كل ش‌ء لحسن منه الذب؛ اشعرى‌ها م‌گويند هر چيزى كه از خداوند صادر شود،
حسن است؛ عدليه در جواب م‌گويند: اگر هر چيزى هست، بايد كذب هم از خدا حسن باشد؛ در حال كه و ف ذلك ابطال

الشرايع و بعثة الرسل باللية، اگر كذب حسن باشد، دير نه شريعت براى ما درست م‌ماند و نه ارسال پيامبران؛ و همه بمعنا
مشود.

اين اجمال مسأله، البته ادله و حرفهاي ديري نيز وجود دارد که آقايان خودشان مراجعه کنند. تا اينجا حسن و قبح عقل را
اثبات كرديم. بحث از اينجا شروع شد كه اخبارى‌ها م‌گويند مقدمات عقليه براى ما مفيد قطع نيست، چون كثرت خطا در

مورد آنها در جريان است؛ لذا، کثرت خطا را هم در عقل نظرى و هم در عقل عمل بررس كرديم؛ و به مناسبت، بحث حسن و
قبح عقل را نيز تقريباً مبسوط ذكر كرديم.از اينجا به بعد، دنباله بحث را بايد با اخبارى‌ها بيريم؛ ببينيم بر اساس مطالب که

از روايات استدلال كردهاند را ذکر و بررس ر اخبارى‌ها كه به برخبايد از كثرت خطا بدهيم؛ و هم دليل دي گذشت، چه جواب
کنيم. 


