
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » أمارات » قطع »

در تاریخ ۱۰ اردیبهشت ۱۳۸۶

امارات _قطع
جلسه 77 

بسم اله الرحمن الرحيم

تفسير مرحوم شهيد از حسن و قبح

مرحوم شهيد رضوان اله عليه ، بعد از اينه تمام تفسيرهاى گذشته را مورد اشال قرار مدهند ـ حت تفسير مشهور مبن بر
اين که حسن و قبح به معناى مدح و ذم است را مورد اشال قرار دادند؛ كه ملاحظه فرموديد ما از آن اشال جواب داديم.

معناى ششم را ذکر مکنند.اين تفسير ايشان مبتن بر نظريهاي است كه در بحث جبر و اختيار دارند؛ فلاسفه ملاك را براى
افعال اختياريه ذكر كردهاند که ايشان آن ملاك را مورد مناقشه قرار داده و م‌فرمايند: بدون هيچ ش در اتصاف افعال به حسن

و قبح، اختيار دخالت دارد؛ يعن آن فعل كه از روى اختيار صادر م‌شود، متصف به حسن يا قبح م‌شود؛ اما تفسير مشهور
براى فعل اختيارى، صلاحيت تحليل اختيارى كه در باب حسن و قبح مطرح م‌شود را ندارد. 

 

ايشان در اينجا نظريهاي را ابداع كرده و م‌فرمايند: آنچه كه فلاسفه در مورد نسبت يك ش به ش دير گفته‌اند، يا وجوب
است، يا امان و يا امتناع؛ اما به نظر ما نسبت ديرى هم به نام نسبت سلطنت وجود دارد. ايشان در مانحن فيه، از حسن و

قبح تعبير م‌كنند به الضرورية الخلقية الثابة ف لوح الواحد بقطع النظر عن الاعتبارأى المعتبر.بيان اين قسمت از نظريه
ايشان که انصافاً فهم آن مشل است، بدون آنه آقايان پيش مطالعه دقيق داشته باشند، وقت زيادي را از ما مگيرد؛ بنابراين،
حتماً مراجعهاي به جزء اول از قسم ثان کتاب مباحثالاصول صفحه 527 تا 534 داشته باشيد تا انشاءاله در هفته آينده به اين

بحث بپردازيم؛ لذا، بدون اينه نسبت به اين مطلب پيش مطالعه داشته باشيد، شايد مناسب نباشد كه بحث را مطرح كنيم. 

نظر استاد محترم در مورد معناي حسن و قبح

اما قبل از آن که ادله طرفين نزاع را مطرح کنيم، به نظر ما، همان تفسير مشهور كه حسن و قبح به معناى صحت المدح و
صحت الذم است، تفسير صحيح بوده و مورد قبول است.

دلائل اشاعره در بحث حسن و قبح عقل

آمده است، دو دليل مهم بر ادعايشان دارند؛ كه مرحوم شهيد دليل سوم عضد ايج اشاعره آنگونه كه در كتاب مواقف قاض

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/74
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/64
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


را نيز اضافه م‌كنند.

دليل اول

دليل اول كه مرحوم صدر از آن تعبير م‌كنند به برهان اشعرى ـ چون مبتن بر مبناى اشاعره است ـ يك صغرى دارد و يك
كبرى. صغرى اين است كه انسان در افعال خودش مجبور است؛ هر فعل كه انسان انجام م‌دهد، و بهطور کل در افعال و

گفتارش، مجبور است؛ و اما كبرى اين است كه اگر در فعل جبر باشد، اتصاف به حسن و قبح پيدا نم‌كند.حسن و قبح مربوط
به جاي است كه فعل، فعل اختيارى باشد. نتيجه اين مشود که افعال انسان متصف به حسن و قبح نم‌شود. 

پاسخ دليل اول

چند جواب از اين دليل م‌توانيم بدهيم. اولين جواب اين است كه اگر ما در افعالمان مجبور باشيم و افعال اتصاف به حسن و
قبح پيدا نند، حت بعد از بيان شارع نيز نبايد اتصاف به حسن و قبح پيدا كند. و اين حرف بر اساس كبراى قياس شماست که
م‌گوييد فعل اگر اختيارى باشد، متصف به حسن و قبح م‌شود. بنابراين، خود دليل شما ناقض نظريهتان مشود. جواب دوم
اين است كه اصلا با شما به عنوان يك قضيه شرطيه بحث مكنيم؛ بدين صورت که مگوييم لو كانت الافعال اختيارية متصف

به حسن و قبح مشوند.در قضيه شرطيه، صدق قضيه به اين نيست كه حتماً در عالم خارج شرط محقق باشد؛ به عنوان مثال:
قضيه «لو كان فيهما آلهة إلا اله لفسدتا» قضيه درست است و تلازم بين مقدم و تال درست است، اما هيچگاه اين شرط در

خارج محقق نمشود.

در مانحن فيه نيز همينطور است. به اشاعره م‌گوييم اگر ما فرض كنيم افعال اختيارى است، چنين مشود؛ در اينجا ما روى
شرط داريم بحث م‌كنيم.اين جواب، جواب مبناي مشود؛ اما جواب صحيح، به نظر ما، همان جواب اول است. جواب سوم:

اشال ديري که بر اين دليل اشاعره وجود دارد، اين است كه ما در حسن و قبح، فقط در دايره افعال انسان بحث نمكنيم؛
بله افعال خداوند نيز در اين دايره داخل است؛ م‌خواهيم ببينيم آيا فعل خداوند را م‌توانيم بوييم حسن است يا قبيح؟ پس،

اين دليل شما اخص از مدّعا مشود و براي مقصود کفايت نمکند.

دليل دوم اشاعره

دليل دوم که مرحوم شهيد صدر آن را به برهان کلام نامگذاري مکند، اين است كه م‌گويند لو كانا واقعياً لانا ذاتيين ، اگر
حسن و قبح هردو واقع باشند، بايد هردو ذات باشند و لو كانا ذاتيين لما تخلف عنهما و اگر ذات باشند، نبايد در خارج تخلف
پيدا كند؛ در حال كه ما بالوجدان م‌بينيم قبح كذب از خود كذب تخلف پيدا مكند؛ كذب اگر موجب نجات جان عالم شد،

نه تنها قبيح نيست، بله حت واجب م‌شود.بالوجدان ميابيم چيزى که در يك موردي و در يك زمان قبيح است، در فرض دير
و در زمان دير، حسن است؛ اين تخلف کاشف از اين است که حسن و قبح ذات نيست؛ و بنابراين، واقعيت ندارد. نتيجه اين

مشود که سخن عدليه ـ معتزله و اماميه ـ باطل است. 

http://www.fazellankarani.com/persian/quran/?s=21&a=22


پاسخ دليل دوم اشاعره

جواب اول كه از اين دليل داده شده، اين است كه م‌گويند: در باب حسن و قبح، يك قضيه ذات داريم که تمام قضاياى دير
داخل در اين قضيه قرار م‌گيرند؛ و آن قضيه ذات عبارت است از: قضيه العدل حسن و الظلم قبيح ؛ حسن، ذات عدالت، و
قبح، ذات ظلم است. م‌رويم سراغ امور دير، مثلا در مورد كذب م‌گوييم الذب اذا كان مصداقاً للعدل حسن، و اذا كان
مصداقاً للظلم فقبيح ؛ يعن بايد ديد که مسائل و افعال دير، مصداق كدام يك از اينها واقع مشود، مصداق هرکدام که شد،

حم همان را مگيرد. ضرب اليتيم اذا كان مصداقاً للعدل حسن و اذا كان مصداقاً للظلم قبيح .

اشال جواب اول: به نظر ما، اشال اين جواب روشن است؛ و آن اينه: وقت م‌خواهيم ببينيم واقعاً صدق حسن است، و يا
ضرب اليتيم قبيح است، اصلا توجه نم‌كنيم كه اين موارد داخل در آن كبرى قرار م‌گيرد يا نه؟ وقت از شما سؤال م‌كنند

راستوي خوب است يا نه؟ هيچگاه در ذهنتان خطور نم‌كند كه راستوي اگر مصداق براى عدالت باشد، حسن است و اگر
مصداق براى ظلم باشد، قبيح است.پس، ما بالوجدان اتصاف به حسن و قبح را در افعال م‌بينيم بدون اينه داخل در اين

کبراي که ذکر کرديد باشد. پس، اين جواب، درست نيست؛ اما پاسخ صحيح اين است که الصدق حسن دائماً، و الظلم قبيح
دائماً؛ اما اين كه در بعض موارد بوييم كذب عيب ندارد، معنايش اين نيست كه قبح كذب از بين مرود؛ بله معنايش تزاحم

است. كذب با مطلب مهمتري تزاحم م‌كند، و ما جانب اهم را ترجيح مدهيم. 

دليل سوم اشاعره

دليل سوم را فقط اشاره‌اى به آن م‌كنم و خود آقايان مراجعه كنند؛ ـ البته عرض كردم مرحوم صدر م‌فرمايند اين دليل را خود
اشاعره هم ذكر نرده‌اند و ايشان اسم آن را برهان فلسف مگذارند ـ اين است كه اگر حسن و قبح واقع است، يا بايد از امور

انتزاعيه باشد، مثل وجوب و امان؛ كه امان را از انسان، و وجوب را از ذات واجب تعال انتزاع م‌كنيم. وقت م‌گوييد
حسن ذات است، اين نه جنس است، نه فصل است و نه نوع؛ پس، ذات باب كليات خمس نيست؛ و يا بايد ذات باب برهان

باشد، مثل امان كه از عناوين انتزاع است.عناوين انتزاعيه كه اسم ديرش معقول فلسف ثان است، عناوين هستند كه ظرف
عروضشان ذهن است، و ظرف اتصافشان عالم خارج. يسرى اعراض هم داريم كه از آنها تعبير م‌كنيم به اعراض متأصله ـ
يعن اصيل ـ مثل سواد و بياض؛ اينها اعراض هستند كه هم ظرف عروض و هم ظرف اتصافشان هر دو در عالم خارج است؛

م‌گوييم ديوار سياه است يا ديوار سفيد است. 

حال، اشاعره م‌توانند بويند: شما كه م‌گوييد حسن و قبح ذات است، كدام يك از اين سه دسته منظورتان است؟ ذات باب
كليات خمس (جنس و فصل و...) كه نيست؛ ذات باب برهان هم نيست؛ چون اشالش اين است كه ما در حسن و قبح، م‌آييم
از امور متباينه، كه بين آنها كمال تباين هست، عنوان واحدى را به عنوان حسن يا قبح انتزاع م‌كنيم؛ شما امان را كه از انسان
انتزاع م‌كنيد، اين امان را دير از جماد انتزاع نم‌كنيد، نمگوييد جماد هم ممن است؛ در حال كه حسن را از امور متباينه

انتزاع م‌كنيد.بالاتر گاه عنوان حسن را از يك ش وجودى مثل احسان به يتيم انتزاع مکنيم و گاه آن را از يك ش عدم مثل
عدم انتقام از يتيم انتزاع م‌كنيم. اگر واقعاً حسن ذات است، چطور م‌شود که هم از وجود انتزاع شود و هم از عدم؟ پس

انتزاع هم نيست. 



از قسم سوم (مثل سواد و بياض) هم نم‌تواند باشد؛ چون سواد و بياض فرع بر اين است كه اول ديواري در عالم خارج موجود
باشد تا بعد متصف به سواد شود؛ حال، اگر بوييم حسن و قبح مثل سواد و بياض است، نتيجه اين م‌شود که تا فعل در عالم

خارج موجود نشود، نم‌توان گفت حسن است يا قبيح؛ و حال آن که چنين نيست، م‌گوييم عدالت حسن است؛ م‌خواهد
موجود شود و م‌خواهد موجود نشود. شما ملاحظه کنيد که مرحوم شهيد صدر از اين برهان فلسف اشاعره چه جواب داده‌اند،

تا دنباله مطلب.


