
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » أمارات » قطع »

در تاریخ ۰۹ اردیبهشت ۱۳۸۶

امارات _قطع
جلسه 76 

بسم اله الرحمن الرحيم

خلاصه اشال مرحوم شهيد صدر بر تفسير مشهور

ملاحظه فرموديد مشهور حسن و قبح را به معناى صحت المدح و صحت الذم قرار دادهاند؛ و عرض كرديم مرحوم شهيد صدر
رضوان اله عليه بر اين تفسير اشال كه تا فاعل علم به حسن عمل خودش نداشته باشد، استحقاق مدح ندارد؛ و تا علم به قبح

عمل خودش نداشته باشد، استحقاق ذم ندارد.در نتيجه، علم به حسن، در موضوع حسن و علم به قبح، در موضوع قبح قرار
گرفته است؛ و ما قبلا اثبات كرديم كه در هيچ حم امان ندارد علم به آن حم، در موضوع همان حم اخذ شود؛ چه آن که

مسلتزم دور و محال است. بنابراين، اين تفسير، تفسير باطل است. 

پاسخ از اشال مرحوم شهيد صدر

به نظر م‌رسد كه اين اشال، قابل جواب باشد. آن جواب اين است که اگر ما حسن را بخواهيم به معناى خود مدح تفسير كنيم
و بوئيم حسن يعن مدح، و قبح يعن ذم، در اين صورت، اشال ايشان وارد است؛ اما اگر بوئيم مشهور م‌گويند: حسن

صفت فعل است؛ آنچه كه علامت و طريق است براى رسيدن به اين صفت، صحت المدح است؛ يعن اگر بپرسند از كجا
م‌فهميم فعل حسن است؟ م‌گوييم چون عقلا فاعل اين فعل را مدح مکنند؛ و يا اگر عقلا فاعل فعل را مذمت کردند،

شود که عقلا فاعل فعلظاهر م امشود كه حسن و قبح، صفت فعل است و هن‌فهميم که آن فعل قبيح است.نتيجه اين مم
را مدح و يا ذم کنند؛ و در اين صورت اشال دور نيز پيش نمآيد. م‌گوئيم قبول داريم اگر فاعل علم به حسن نداشته باشد،
عقلا او را مدح و ذم نم‌كنند، و بله هنام شخص را مدح يا ذم مکنند که فاعل علم به حسن فعلش داشته باشد؛ در اين
صورت، علم به حسن در موضوع حسن قرار نم‌گيرد؛ بله علم به حسن، در موضوع مدح قرار م‌گيرد؛ يعن مدح عقلا در

جاي است كه فاعل علم به حسنبودن فعلش دارد. 

به بيان دير، اگر بوييم حسن مربوط به فعل است، علم به حسن، در موضوع خود حسن قرار گرفته است که دور مشود؛
بيان دورش نيز روشن است؛ به اين صورت که هر حم توقف بر موضوع دارد، از باب اينه نسبت بين موضوع و حم،

نسبت علت و معلول است؛ بايد اول موضوع باشد و بعد حم؛ در اينجا در موضوع، علم به حسن قرار گرفته است؛ علم توقف
بر معلوم دارد. بايد اول معلوم باشد تا علم به آن تعلق پيدا كند؛ پس، اول بايد حسن باشد تا علم به آن تعلق پيدا كند. نتيجه اين

مشود که قبل از حسن، علم به حسن بايد باشد؛ و هذا دور.اما ما به مرحوم شهيد صدر عرض م‌كنيم: اگر مقصود مشهور اين
باشد كه علم به حسن، در موضوع مدح عقلا قرار مگيرد، ـ يعن عقلا مگويند در مواردي فاعل را مدح م‌كنيم كه علم به

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/74
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/64
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


حسن فعلش داشته باشد ـ دير مستلزم دور نيست.به بيان دير، ما وقت حسن را وصف براى فعل قرار دهيم، اگر علم به حسن
را موضوع خود حسن قرار داديم، دور لازم م‌آيد؛ اما اگر علم به حسن را موضوع براى مدح ـ كه مدح فعل عقلاست و كارى به

فعل فاعل ندارد ـ قرار داديم، دوري پيش نمآيد. بنابراين، تفسيرى را كه مشهور براى حسن و قبح ذكر كردند، مرادشان اين
نيست كه حسن يعن مدح و قبح يعن ذم؛ بله مرادشان اين است که اگر كس فعل حسن را انجام داد، عقلا او را مدح م‌كنند؛

و در اين صورت، دير مستلزم دور نيست. نتيجه آن که اشال مرحوم شهيد صدر در اينجا وارد نيست.

تفسير مرحوم اصفهان از حسن و قبح

تفسير پنجم را مرحوم محقق اصفهان اعل اله مقامه الشريف دارد؛ که ايشان علاوه بر اختيار اين تفسير، آن را به فلاسفه نيز
فرمايد: حسن و قبح به معناى توافق عقلا بر يك امرى است؛ اگر آراي عقلا تطابق و توافق بر خوب‌اسناد داده است. ايشان م

يك امرى داشته باشد، آن امر م‌شود حسن؛ و اگر عقلا تطابق و توافق بر بدى يك چيزى داشته باشند، آن شء م‌شود
ه به عنوان يك توافق و اتفاق نظر عقلائنيست؛ بل م عقلقبيح.طبق بيان ايشان، العدل حسن و الظلم قبيح به عنوان يك ح

است. لازمه اين نظريه آن است كه خود فعل با قطع نظر از تطابق عقلا، هيچ واقعيت به نام حسن و قبح ندارد؛ نم‌توان گفت
فعل با قطع نظر از رأى عقلا و توافق عقلا، ملاك حسن دارد يا ملاك قبح؟. 

طبق اين نظريه، براى حسن و قبح، ما به ازاي در عالم واقع نداريم؛ حسن و قبح يعن همين تطابق و توافق آراي عقلا. به عبارت
دير، مشهور م‌گويند قضيۀ العدل حسن قضية عقلية ضرورية؛ قضاياى ضروريه نيز در منطق بيان شده است که عبارتند از:
اوليات، فطريات، تجربيات مشاهدات، متواترات و حسيات؛ اما مرحوم محقق اصفهان ـ كه نظريه ايشان را در بحث تجرى هم

ذكر كرديم ـ مفرمايد: هيچكدام از ملاكات كه در قضاياى ضروريه وجود دارد، در اينجا نيست؛ نه ملاك اوليات هست که در
اوليات م‌گوييم به مجرد تصور موضوع و محمول و نسبت، ما جزم و يقين به رابطه پيدا م‌كنيم.نه ملاک فطريات در اينجا
بر اين که اگر انسان هم مرحوم شيخ الرئيس در اشارات دارد مبن هستند كه قياساتها معها. كلام وجود دارد كه قضاياي

منفرداً خلق شود و اين انسان جداى از جامعه باشد، زمان كه به دنيا م‌آيد، او را تنها در مان قرار دهند و خوب و بدى را به
او تعليم ندهند، چنين شخص لم يدرك بعقله ولا بوهمه و لا بحسه العدل حسن و الظلم قبيح؛ نمتواند اين قضايا را بفهمد؛ لذا،
اين گروه ـ ابن سينا، خواجه طوس، مرحوم محقق اصفهان و.. ـ م‌گويند اين قضايا،ت جزء قضاياى مشهوره هستند و جزء
قضاياى ضروريه منطق كه برهان است، نيستند؛ اينها قضاياي هستند که لا واقع لها وراء تطابق آراء العقلاء؛ بنابراين، اگر بر

فرض عقلا تطابق كنند بر اين که العدل قبيح ، ما نيز بايد بوييم العدل قبيح. 

الات تفسير مرحوم اصفهاناش

نسبت به تفسير مرحوم اصفهان، چند اشال بر اين تفسير وارد مشود. اشال اول اين كه: لازمه اين تفسير به طور كل انار
شود که افعال داراي حقيقتجز شهرت نداريم، منظور اين م ويد براى اين قضايا هيچ واقعب اگر كس است؛ يعن عقل عمل
به نام حسن و قبح نيستند که عقل انسان آنها را درک کند. نتيجه اين حرف آن مشود که اصلا چيزى به نام عقل عمل نداريم؛

بايد بوئيم که عقل ما تطابق آراي عقلا را درك م‌كند، و اين مشود عقل نظرى.بنابراين، تمام كسان كه اين قضايا را به
قضاياى مشهوره بر م‌گردانند، مثل مرحوم اصفهان، لازمه كلامشان اين است كه ما چيزى به نام عقل عمل نداشته باشيم؛ و

بهطور کل باب عقل عمل را ببنديم. 



اشال دوم: اين تفسير با تصريح خود افرادى كه در ميدان نزاع حضور دارند، منافات دارد؛ آنها م‌گويند حسن يعن اين که
فعل خصوصيت دارد كه باعث استحقاق مدح فاعلش مشود؛ به عبارت دير، استحقاق مدح به خاطر خصوصيت است كه در

خود فعل وجود دارد، و نه تطابق آراي عقلا.

اشال سوم اين است كه برخ از ملاكات كه در قضاياى ضروريه داريم، در اينجا پياده م‌شود. هرچند مرحوم اصفهان در
حاشيه كفايه فرمودهاند: نه، ملاك اوليات ـ كه به مجرد تصور طرفين جزم به نسبت پيدا كنيم ـ در مانحن فيه نيست؛ و اين بيان،

امرى است كه از ايشان بسيار جاى تعجب دارد؛ لين اگر كس حسن را تصور كند، عدالت را هم تصور كند، بلا فاصله
عقل وفائکه فردي به ش اگر هيچ جامعهاي نباشد، در صورت به عقلا نداريم؛ حت گويد العدل حسن ؛ كارى هم اصلام

برسد، اين قضيه را تصديق مکند؛ مفهمد و مگويد الذب قبيح، الصدق حسن.بنابراين، ملاك قضاياى ضروريه، قضاياى
اوليه ضروريه در اينجا وجود دارد. نتيجه آن که، مجموعاً بر كلام مرحوم اصفهان سه اشال وارد مشود؛ و اين اشالات

باعث مشود که تفسير ايشان مورد قبول واقع نشود. 


