
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » أمارات » قطع »

در تاریخ ۰۵ اردیبهشت ۱۳۸۶

امارات _قطع
جلسه 75 

بسم اله الرحمن الرحيم

معناي دير حسن و قبح

معناي ديري که براي حسن و قبح عقل ذکر شده و تقريباً اين معنا به مشهور هم نسبت داده شده، اين است که حسن به معناي
صحت المدح و قبح به معناي صحت الذم است؛ يعن عقلا کس را که عمل داراي حسن انجام مدهد، مدح مکنند و کس که

عمل که داراي قبح است را انجام مدهد، مورد مذمت قرار مدهند. عبارت را هم که از کتاب موافقت نقل کرديم، تصريح در
در محل نزاع، همين معناست؛ که در مواردي که از طرف شارع وجوب يا تحريم حسن وقبح عقل اين بود که اصلا

نداريم.فعل به خودي خود و باقطع نظر از شرع، آيا م توان گفت که ملاک حسن دارد، به طوري که اگر فاعل اين فعل را انجام
داد، استحقاق مدح يا ذم داشته باشد؟. 

اشال مرحوم شهيد صدر بر اين معنا

در کلمات مرحوم شهيد صدر رضوان اله عليه بر اين معنا اشال شده است و م فرمايد: مساله مدح و ذم، در جاي است که
فاعل، علم به حسن فعل يا قبح فعل داشته باشد؛ اگر فاعل عالم باشد که فعل حسن است و با اين علم آن را انجام داد، استحقاق

مدح دارد؛ اما اگر فاعل جاهل است و نمداند که اين فعل ملاک حسن دارد، اينجا کس نم آيد و او را مدح کند؛ و هذا در
طرف قبح، که اگر فاعل عالم باشد به اينه فعل قبيح است و با وجود اين مرتب آن شود، عقلا او را مذمت مکنند؛ اما اگر به

اين معنا عالم نباشد، مذمت وجه ندارد و عقلا او را مذمت نمکنند.

بنابراين، حسن فعل مشروط به علم به حسن آن فعل است؛ و قبح فعل نيز مشروط به علم به قبح آن است؛ اما قبلا گفتيم که اخذ
علم به حم در موضوع آن حم محال است؛ چرا که مستلزم دور است. لذا ايشان مفرمايند: ما حسن و قبح عقل را به اين
معناي مشهور‐ به معناي صحت المدح و صحت الذم‐ نمتوانيم قبول کنيم. اگر در ذهن شريفتان باشد، مرحوم نائين اين

مشل را از راه متمم جعل حل کردند؛ و يا اين که بين جعل و مجعول فرق گذاريم – در بحث گذشته داشتيم که اگر خود جعل
قابليت معلق شدن برعلم را ندارد، اما شارع متواند مجعول را معلق بر علم کند‐ مرحوم نائين فرمود:ما اگر بيان را براي کلام
اخباريها ذکر کنيم، نظريه آنها ثبوتاً امان دارد، اما اثباتاً دليل بر آن نداريم؛ و آن اين بود که قطع را در خود جعل قرار ندهيم،

بله آن را در مجعول قرار دهيم و بوييم شارع فرموده است الصلاة المقطوعة من طريق التاب و السنة متعلق براي وجوب
است؛ دير اين اشال پيش نمآيد.اما مرحوم شهيد صدر مفرمايد: اينها مربوط به اعتباريات است؛ و در اعتباريات متوان

بحث متمم جعل را مطرح کرده و يا بين جعل و مجعول تفي کرد؛ لن دراينجا بحث ما در حسن و قبح واقع و ذات اشيا
است که قابليت تفي بين جعل و مجعول وجود ندارد؛ و يا مساله متمم جعل در اينجا مطرح نيست. حال شما در اين اشال

مرحوم صدر دقت کنيد، ببينيد آيا مفردي دارد يا ندارد؟ 

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/74
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/64
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


بحث اخلاق: امامت از اصول دین است نه فروع دین

در ادامه مباحث، مطالب را در مورد مسأله امامت بيان مکنيم. مسأله امامت، از مسائل بسيار مهم بوده و اساس اعتقادات ما
را تشيل م‌دهد؛ و ما طلبه‌ها كه در مسير استنباط احام شرعيه قرار گرفتهايم، بايد معرفتمان نسبت به اين حقيقت بيشتر

باشد؛ هرچه خود را به اين نقطه اصل (مسأله امامت) نزديكتر كنيم، از جهت علم نيز رشد خواهيم کرد؛ مدانيد روايات داريم
كه ائمه(ع) فرموده‌اند: آنچه كه از غير طريق ما اهل بيت اخذ شود، باطل است و صحيح نيست.لذا، ما بايد علم واقع را از اين

طريق اخذ كنيم. اين مطلب را هم که عرض مکنيم از روي تعصب و يا به عنوان يك امر تشريع نيست؛ اين که خود اين
بزرگان نيز مفرمايند، براي اين است که طبق اعتقادات ما، كسان كه اتصال حقيق به منبع علم دارند، ائمه(ع) هستند؛ اگر
انسان تمام عالم را تفحص و جستجو كند، غير از اين بزرگان کس را نميابد که به منبع علم ـ خداوند متعال ـ اتصال داشته

باشد. 

والد بزرگوار ما م‌فرمودند: اگر شما سؤال كنيد اميرالمؤمنين(ع) نزد چه کس درس خواند؟ امام مجتب، امام حسين تا امام
باقر و امام صادق(ع) كه عصر شوفاي علم در زمان اين حضرات از ائمه بوده، نزد چه کسان درس خواندهاند؟ هيچ کس را

پيدا نمکنيد؛ هيچ کتاب تاريخ را پيدا نمکنيد که در آن ثبت شده باشد اين بزرگان در نزد فلان شخص تلمذ کردهاند. در مورد
همهي ائمه اهل سنت مشخص است كه صرف و نحو را كجا خواندهاند؛ قرآن را كجا خواندهاند؛ تفسير را كجا خواندهاند؛ اساتيد

و مشايخشان هم مشخص است؛ لين در مورد ائمه ما(ع) به هيچ وجه چنين چيزى وجود ندارد.بنابراين، نته اساس که به آن
م‌خواهم بپردازم، اين است که ما اگر علم هم بخواهيم، بايد سراغ اين خاندان برويم؛ اگر بخواهيم خير و شر امور را درك كنيم،

سعادت و شقاوت، فضيلت و رذيلت و خوب و بدي را درك كنيم، باز هم بايد سراغ اين بزرگان و اين خاندان برويم. 

بايد سع کنيم که در مسائل اخلاق هرچه بيشتر به اين حقيقت نزديك شويم و با اين حقائق بيشتر آشنا شويم؛ حال، آشنائ گاه
به اين صورت است که ما به روايات ائمه(ع) در مسائل اخلاق، تربيت، عبادى، مستحبات، اذكار و... عمل كنيم؛ که در اين

صورت، يك سنخيت بسيار ضعيف بين ما و آنان ايجاد م‌شود. اما نته مهم اين است که ما از جهت قلب و باطن واقعاً
خودمان را هميشه در محضر آنها ببينيم؛ هميشه از آنها استمداد كنيم و عنايت آنها را نسبت به خودمان بدست آوريم.حالا

بذريم از اينه برخ از نادانان كه حقيقت توسل، شفاعت و يسرى از اين معارف را متوجه نم‌شوند و بر ما خرده م‌گيرند؛
اين افراد چيزي نمفهمند و بايد آنها را رها کرد؛ چرا که عدم پذيرش اينها از روي استدلال و دليل نيست. در اينجا مقايسهاي
کنيم ببينيم اين نمازهاي که قربة ال اله مخوانيم، تا چه حد مورد نظر ول خدا است؟، تا چه رسد به اينه مورد نظر خود

خداوند تبارك و تعال قرار بيرد. 

تحقق نمازى كه ائمه ما(ع) داشتند، براى ما به يك معنا محال است؛ اما لازم است که بدانيم چه بايد بنيم تا نمازهاي ما نيز مانند
آنها شود و اين فاصله کمتر و نزديك‌تر شود؟ تمام اينها با شناخت مسأله امامت حل مشود؛ امامت يك مسأله خيل مهم است
که در اعتقادات مهمتر از اين مسأله چيز ديري نداريم؛ ما معتقد هستيم كه توحيد خالص از اين طريق فهميده م‌شود؛ نبوت از

اين طريق به درست به ما منتقل م‌شود؛ بدون اين حلقه ممن نيست که انسان موحد و پيرو واقع پيامبر باشد. امامت كه
ل دادهاند؛ همانگونه که امر به معروف و نهآمدهاند و آن را به فروع دين تنز است، متأسفانه برخ داراي چنين ارزش و حقيقت
از منر، خمس و... ي از فروع است، گفتهاند امامت نيز ي از فروع دين است. آيا چنين چيزي ممن است؟براي ما طلبه‌‌ها
أظهر من الشمس است که امامت از اصول است و نه از فروع دين. ادلهاي كه براى امامت داريم، همه گوياي اين معناست که
امامت از اصول دين است و به عنوان ي امر فرع جزئ نيست؛ اصل آن است كه شعاعش همه فروع را م‌گيرد؛ همانگونه



که نماز بدون توحيد و اعتقاد به پيامبر و بدون معاد صحيح نيست، بدون اعتقاد به امامت هم ـ طبق استدلال و اعتقادات ما ـ
درست نيست. اصل يعن آن چه كه سايهاش بر همه دين تجل پيدا م‌كند و هر امرى از امور بدون در نظر گرفتن آن اعتبار

ندارد. 

امامت نيز به همين صورت است. حال، آيا مشود که به بهانه مسأله وحدت شيعه و سن اين مطلب را عنوان کرد که امامت از
فروع دين است و از اصول دين نيست؟ در پاسخ بايد گفت مسأله وحدت را كه بنيانش را امام بزرگوار گذاشتند و قبل از امام

هم بزرگان مثل مرحوم بروجردى قدس سره بر آن تأكيد داشتند؛ و قبل از همه اينها، مسأله وحدت دستورى از ائمه(ع) به
شيعيان بوده است. و اصلا روح بحث تقيه ـ كه ما هم بحث استدلالاش را مفصل گفته و نوشتهايم ـ بر مگردد به اين كه ما
موظف به اتحاد هستيم و نذاريم که تشتت بوجود بيايد.بنابراين، مسأله وحدت چيزي است که ائمه به آن دستور داده‌اند، و

بزرگان و مراجع آن را فرموده‌اند؛ اين مسأله ترديدپذير نيست؛ مخصوصاً كه امسال نيز از طرف رهبر معظم انقلاب دام ظله
العال به نام اتحاد مل و انسجام اسلام نامذاري شده است، بايد اين را مغتنم بشماريم. ول اگر كس بخواهد از اين عنوان

مبارك در تضعيف اعتقادات شيعه استفاده كند، جايز نيست. كدام يك از بزرگان ما اين مطلب را اجازه داده است؟ 

كدام يك از ائمه ما در عين اينه تقيه را مطرح م‌كردند، تنزل از دايره اعتقادى شيعه را هم مطرح ‌كرده است؟ امام باقر(ع) به
قتاده كه از فقهاى بزرگ اهل سنت در زمان خودش بود، فرمودند: تو به چه فتوا م‌ده؟ قتاده عرض كرد: من به قرآن و سنت

فتوا م‌دهم.حضرت به او فرمودند كه تو قرآن را م‌فهم؟ و بعد قسم ياد كردند كه و اله ما ورثك من كتاب اله من حرف .
اين بيان ائمه ما به بزرگان اهل سنت است؛ حالا بياييم از اين حرف هم دست برداريم و بوييم ما فقه داريم، آنها هم فقه دارند؛

ما تفسير داريم، آنها هم تفسير دارند؛ ما استدلال و استنباط داريم، آنها هم استدلال و استنباط دارند.به هيچ وجه، هيچ كدام از
بزرگان ما به چنين مطلب راض نيستند و قبول ندارند. بزرگان منادى وحدت هيچ وقت نمگويند شيعه و تشيع از مسائل

اعتقادى خودش تنزل پيدا كند. وحدت امرى است كه مسلمانها و طوايف مسلمين در مقابل دشمنان اسلام بايد اتخاذ کنند و
اين که باهم جن و نزاع ننند؛ اما نمتوان گفت وحدت اقتضا م‌كند از امامت كه مهمترين مسأله است، ما نودى لش‌ء مثل

ما نودى بولاية ، دست برداريم و بوييم اين يك امر فرع است. بله ما بايد بر اعتقاداتمان پايبند باشيم. من در اينجا فقط به
چند دليل اين مطلب که امامت از اصول است و نه از فروع اشاره م‌كنم.

اولين دليل آيه شريفه سوره مائده است كه خداوند به پيامبر م‌فرمايد: «يا ايها الرسول بلغ ما انزل اليك من ربك فان لم تفعل
فما بلغت رسالته» اي پيامبر اگر اين مطلب را ابلاغ نن، اصلا رسالت خدا را انجام ندادهاي؛ ضمير در «رسالته» بر م‌گردد

به خداوند و نه خود پيامبر؛ يعن در غير اين صورت، اصلا رسالت اله واقع نشده است. اگر امامت نباشد، رسالت ناقص
است. اين امر معنايش اين است كه امامت اصل است و نه فرع.

آيه دوم، اين آيه شريفه سوره مائده است که مفرمايد: «اليوم اكلملت لم دينم واتممت عليم نعمت و رضيت لم الاسلام
ديناً» ؛ اين آيه شريفه به اتفاق مفسرين شيعه و سن مربوط به قضيه غدير و برگشتن پيامبر از حجة الوداع و اعلام امامت

اميرالمؤمنين(ع) است. در اين آيه شريفه چند عنوان مهم وجود دارد؛ و اين را مرساند که اگر امامت نباشد، دين ناقص است؛
مثل جسدى م‌ماند كه رأس ندارد؛ اتمام نعمت خدا به اين مسأله است، رضايت خدا به عنوان دين اسلام به اين است که در آن

دين ولايت وجود داشته باشد.پس، معلوم م‌شود كه امامت اصل است و بدون اين نم‌توان گفت که اسلام وجود دارد؛
از علما وقت است كه برخ امامت، اتمام كننده نعمت است. در ميان روايات نيز اين روايت معروف وجود دارد ـ که از روايات

http://www.fazellankarani.com/persian/quran/?s=5&a=67
http://www.fazellankarani.com/persian/quran/?s=5&a=67
http://www.fazellankarani.com/persian/quran/?s=5&a=3
http://www.fazellankarani.com/persian/quran/?s=5&a=3


با ديران محاجه كردند، در مقابل استدلال به اين حديث مغلوب شدند ـ که مگويد: «من مات و لم يعرف امام زمانه مات ميتة
جاهلية» ؛ كس كه بميرد و امام زمان خودش را نشناسد، به مرگ جاهل ـ مرگ جاهل يعن مرگ قبل از اسلام، يعن مرگ
غير مسلمان ـ مرده است. اين روايت در بسيارى از كتب اهل سنت نيز وجود دارد که مرحوم علامه امين در جلد دهم الغدير

کتابهاي متعددي از اهل سنت مثل مسند احمد حنبل، السنن البرى بيهق ، معجم البير طبران و... نام مبرد که اين
حديث را به تعابير مختلف ذکر کردهاند. 

حال، اين امام زمان كه معرفت او بايد انسان را به اسلام واقع برساند، همين امامت است كه ما بدان معتقد هستيم؛ وگرنه
حاكم كه مردم او را انتخاب كنند و وي را به عنوان رئيس قرار دهند که عدالتش معلوم نباشد، علمش معلوم نباشد، تقوايش

معلوم نباشد، تدبيرش معلوم نباشد، نم‌تواند با اسلام گره بخورد؛ بله معرفت شخص با اسلام گره مخورد که حقيقت
اسلام، علم كامل، عصمت و... داشته باشد.اگر چنين شخص را انسان نشناسد و بميرد، به مرگ جاهل مرده است. پس، اين
روايت هم به خوب دلالت بر اين مطلب دارد كه امامت از اصول است و نه از فروع. اين مطلب حت در کلمات بزرگان نيز به

صراحت آمده است؛ به عنوان مثال: مرحوم ملا مهدى نراق در کتاب شهاب الثاقب كه اين واخر چاپ شده است، تصريح
م‌كند بر اينه امامت از اصول دين است و براي آن يك دليل عقل ذكر م‌كند. ايشان فرموده است: هر دليل که دلالت كند

نبوت از اصول دين است و اعتقاد به آن جزء ايمان است، همان دليل بعينه دلالت م‌كند بر اينه امامت از اصول دين است. 

نب واسطه بين خدا و خلق است؛ حجت بين خدا و خلق او است؛ احام را بهگونهاي که خداوند فرموده، بيان م‌كند؛ امامت
نيز استمرار نبوت است و امام حافظ احام دين و بله خود دين است؛ بنابراين، بايد بر همان مرتبه نبوت باشد. همانطور كه

انسان بدون نبوت نم‌تواند مسلمان باشد و نبوت از اصول محم دين است، امامت نيز به همين شل است.لذا، اگر كس يك
ناه اجمال به ادله امامت بند، ترديد نم‌كند كه امامت از اصول دين است. و اگر كس غير از اين را اعتقاد داشته باشد، اين
اعتقاد، اعتقاد شيعه نيست؛ يعن يك شيعه نم‌تواند بويد امامت امر فرع جزئ و از فروع دين است. حت بالاتر، هنام که

کتابهاي کلام را در تعريف امامت مبينيم، معلوم مشود که اهل سنت هم براى امامت معناي م‌كنند كه گويا آنهم به عنوان
يك اصل است؛ منتها اينها در مصاديق اين امامت حرفهاي ديري مزنند؛ بعض از علماى اهل سنت مثل قاض بيضاوي هم
تصريح كردهاند به اينه امامت عنوان اصول دين را دارد.حال، ما باشيم و اين ادله واضحه كه از آيات و روايات و عقل وجود

دارد، آيا م‌توانيم بوييم امامت يك امر جزئ است؟

تواند مورد قبول حق تعال‌وييم امامت از فروع دين است؟ امامت آن هسته مرکزي است که تمام عبادات ما را متوانيم ب‌آيا م
قرار بدهد؛ حت بالاتر از اين مسأله قبول و عدم قبول اعمال، اساس و روح و حقيقت و جوهر تمام امور فرعيه‌ و امور دينيه ما
امامت است؛ اگر اين نباشد، م‌شود بدون روح و حقيقت و بدون جوهره؛ جوهره و واقعيت حج، امامت است.و در ي کلام،
تمام فروع دين، متفرع بر امامت است و هيچ عمل بدون امامت و ولايت مقبول نيست و بدرد نمخورد. اما اين که گاه شنيده

مشود که برخ افراد مگويند امامت از فروع است و نه از اصول، ناش از اين است كه اين افراد نم‌دانند واقعاً ادله ما
چطور است و آشنائ کاف با ادله ندارند. اين افراد کسان هستند که در آينده تمام اين آيات و روايات که دلالت بر امر امامت

مکند را منر م‌شوند؛ خواهند گفت که نماز بدون ولايت هم قبول است؛ حج بدون ولايت هم مورد قبول است.انشاءاله
خداوند متعال ما را از شر شيطان رجيم محفوظ بدارد.

اما استفادهاي که من در اينجا از اين مباحث به عنوان بحث اخلاق دارم، اين است که انسان بايد ريشهياب کند که اگرواقعاً
مخواهد قدم براى اصلاح نفسش بردارد، بايد از كجا شروع كند.شخص بايد ريشههاي اصل را شناسائ کند؛ يك اصل مهم
در مسائل تهذيب و سير و سلوك و اصلاح نفس، امامت است؛ بدون توجه به اين مسأله و بدون استمداد و معرفت ائمه شخص
به جائ نخواهد رسيد. عبارت «اللهم عرفن حجتك» بايد جزء دعاهاى ما باشد؛ که خدا بايد به انسان توفيق دهد که امام زمان



خودش و آن حقيقت نوريه را بشناسد؛ و بدون توجه به اين بزرگان نمتوان خود خدا را شناخت.بنابراين، هرچه ارتباط ما با
امامت قويتر باشد، عروج نمازهايمان بيشتر است؛ هرچه اعتقاد و اتصال ما به امامت بيشتر باشد، توفيق ما در نوافل و ...

بيشتر م‌شود. اما اين که چه بايد بنيم تا اين انوار مقدسه را بشناسيم، خودش مطلب ديري است و مجال ديري را مطلبد. 


