
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » أمارات » قطع »

در تاریخ ۰۱ اردیبهشت ۱۳۸۶

امارات _قطع
جلسه 71 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين 

احتمالات مطرح شده در کلام مرحوم شهيد صدر در مورد محل نزاع در مسأله
حسن و قبح عقل

ي از جهات که لازم است در بحث حسن و قبح عقل به آن توجه شود، اين است كه نزاع در چيست؟ در كلمات مرحوم شهيد
صدر(رضوان اله عليه) چهار احتمال داده شده است که ايشان هر چهار احتمال را مواجه با اشال قرار دادهاند.

احتمال اول اين است كه عدليه ادعا م‌كنند حسن و قبح اشيا قابل درك است؛ و در مقابل، اشاعره عدله را تذيب کرده و
مگويند شما در اين ادعاي كه داريد، دروغ م‌گوئيد؛ حسن و قبح اشيا قابل درک نيست. پس، اولين احتمال اين است که نزاع

در درک حسن و قبح اشيا بين عدليه و اشاعره است.

مرحوم شهيد صدر فرمودهاند: اين نم‌تواند محل بحث باشد؛ چون مسأله تذيب نمتواند محور يك بحث علم باشد. در بحث
علم، ما بايد ادعاى طرف مقابل را يا تأييد كنيم و يا تخطئه؛ اما اين كه فقط بوئيم دروغ است، با بحث علم سازگارى ندارد.

احتمال دوم: اين كه عدليه بويند ما ادراك م‌كنيم حسن و قبح را و اشاعره بويند كه ما ادراك نم‌كنيم؛ بايد توجه داشت که
در اين تصوير دوم، دير مسأله تذيب مطرح نيست. ايشان فرمودهاند: اين احتمال دوم به تصوير و احتمال سوم بر م‌گردد.

احتمال سوم: در تصوير سوم، اشاعره و عدليه در اصل ادراك حسن و قبح عقل موافق هستند؛ منتها در اين كه اين حسن و
شود ـ مدرک ـ اضافه‌ى به خود اشيا و واقع اشيا دارد يا اضافه‌ى به شارع دارد، اختلاف است؛ عدليه (يعن‌كه درك م قبح

اماميه و معتزله) مگويند ما که حسن و قبح اشيا را ادراك م‌كنيم، اين مدرك اضافه به خود ش‌ء و واقع دارد، و كارى به
شارع ندارد؛ اما اشاعره م‌گويند: مدرک ما ـ حسن و قبح اشيا ـ اضافه به شارع دارد؛ اين شارع است که چيزي را حسن و

قبيح قرار مدهد.

شهيد صدر مگويد: اگر اين مراد باشد ـ كه احتمال دوم نيز به همين بر م‌گردد ـ اشالش اين است که نزاع، دير نزاع
جوهرى نيست؛ و حال آن که نزاع بين عدليه و اشاعره يك نزاع جوهرى است. بيانشان اين است كه عدليه ادعاي كه دارند

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/74
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/64
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


مربوط به واقع اشيا است، يعن واقعاً در ي شيئ جهت حسن وجود دارد؛ اما طبق بيان اشاعره، اشياء ف ذاتها هيچ جهت
حسن و قبح ندارند و بله اين شارع است که م‌آيد يك ش‌ء و فعل را حسن يا قبيح قرار م‌دهد.

به عبارت دير، طبق نظريه اشاعره، حسن و قبح يك امر جعل است؛ اما طبق نظريه عدليه، حسن و قبح يك امر واقع است.
هردو م‌گويند ما با اصل ادراك موافق هستيم؛ منتها عدليه م‌گويند: در واقع و حقيقت اشيا و افعال، جهت محسنه و مقبحه

وجود دارد كه عقل آن جهت را ادراك م‌كند، و لذا، گاه بجاى حسن و قبح عقل، م‌گوئيم حسن و ذات که در مقابل حسن و
قبح شرع است که بجعل من الشارع است؛ مثلا چون شارع مقدس فلان عمل را واجب كرده است، صار حسناً ؛ و يا از آنجا
. لذا، اين تصوير سوم با ريشه اصل اختلاف بين عدليه و اشاعره سازگارى که فعل دير را حرام قرار داده است، صار قبيحاً

ندارد.

احتمال چهارم : اين است كه بوئيم عدليه م‌گويند ما با قطع نظر از شارع، خودمان حسن و قبح اشيا را درك م‌كنيم، اما
اشاعره مگويند ما حسن و قبح اشيا را با قطع نظر از شارع درك نم‌كنيم؛ كل ما اوجبه الشارع كان فعله حسناً و كان مطابقاً

لعنوان طاعة اله و كل ما حرمه كان قبيحاً و كان معصيتاً له . مرحوم شهيد صدر در مورد اين احتمال نيز در كتاب مباحث
الاصول مرقوم داشتند كه اين تفسير هم خارج از محل نزاع است.

اشال به مرحوم شهيد صدر

شايد اينجا سهو القلم و اشتباه شده باشد؛ چه آن که اين احتمال چهارم عين محل نزاع است. ما وقت به كتابهاي اشاعره و
متلمين که اشعرى هستند، مثل كتاب مواقف قاض عضد ايج، مراجعه م‌كنيم؛ عين اين مطلب را به عنوان محل نزاع قرار

داده‌‌اند.

حت حرفشان اين است که م‌گويند: چنين نيست كه اگر شارع فعل را حسن قرار بدهد، كاشف از اين باشد كه واقعاً يك جهت
حسن در آن فعل وجود دارد؛ يا اگر فعل را قبيح قرار دهد، كاشف از اين باشد كه در آن فعل جهت قبح وجود دارد؛ بله

تصريح م‌كنند زمام حسن و قبح به جعل شارع است؛ چيزي را که شارع حسن قرار داده، حسن است و آن را كه قبيح قرار
آنچه را كه حسن بوده، قبيح قرار دهد و آنچه را كه قبيح بوده، حسن قرار بدهد، مانع داده، قبيح است؛ بنابراين، اگر بعد از مدت

ندارد.

عضد هيدج بيان قاض

قاض عضد هيدج در کتاب مواقف صفحه 223 بعد از ذکر نات م‌گويد: القبيح ما نه عنه شرعاً و الحسن بخلافه و لا
حم للعقل ف حسن الاشياء و قبحها عقل نم‌تواند چيزى را بفهمد؛ بعد م‌گويد: و ليس ذلك عائداً ال امر حقيق بالفعل

يشف عنه الشرع اينطور نيست كه بوئيم اين حسن و قبح، واقع در افعال و اشيا دارد؛ بله شارع م‌آيد كشف از آن م‌كند؛
ما تاکنون نم‌فهميديم اين فعل جهت حسن دارد، شارع با واجب كردن آن م‌آيد كشف از اين جهت حسن م‌كند؛ اين را هم

قبول ندارند و مگويد بل الشرع هو المثبت له و المبين له اصلا حسن و قبح را شارع بايد بيان كند ولو عس القضية و حسن
ما قبح و قبح ما حسنه لم ين ممتنعاً اگر شارع قضيه را عس كرد، ممتنع نخواهد بود، و انقلب الامر امر هم انقلاب پيدا

ميند.



پس، طبق نظريه اشاعره، حسن و قبح كاملا يك امر جعل و بدست شارع است؛ نه اينه بوئيم آن عمل داراي واقع است كه
شارع كشف از آن كرده است؛ بله به نفس جعل شارع حسن و قبيح م‌شود؛ و شارع هم م‌تواند اين امر را عس كند.

نتيجه بحث

نتيجه اين مقدار از بحث اين مشود که نزاع در اين نيست كه عدليه بويند ما حسن و قبح اشيا را درك م‌كنيم و اشاعره
بويند دروغ است و درك نم‌كنيد كه محور نزاع تذيب باشد؛ چون تذيب بحث علم نيست.

نزاع در اين هم نيست كه عدليه بويند ما درك م‌كنيم و اشاعره تذيب ننند و فقط بويند ما درك نم‌كنيم. همچنين نزاع در
اين نيست كه بوئيم هردو در اصل ادراك مشترك هستند، اما در اينه مدرك اضافه به چه چيزى دارد ـ شارع يا خود شء ـ

اختلاف دارند. بله محل نزاع صورت چهارم است كه عدليه م‌گويند با قطع نظر از شرع، ما حسن و قبح اشيا را درك م‌كنيم؛
اما اشاعره م‌گويند: نه، تا شارع حرف نزند، ما چيزى به نام حسن و قبح را نم‌فهميم.

معان حسن و قبح

بحث بعدى كه در اصول الفقه مرحوم مظفر هم بدان اشاره شده، اين است كه براي حسن و قبح معان متعدد بيان شده است.

اولين معنا براى حسن و قبح اين است كه حسن و قبح به معناى كمال و نقص باشد؛ به عنوان كمال نفس انسان يا نقص براى
نفس انسان باشد. مثال م‌زنند به العلم حسن و الجهل قبيح ، اشعريها تصريح دارند كه ما اين را قبول داريم و مدرك اين حسن

و قبح عقل است؛ و در اين معنا نزاع ندارند.

معناى دوم اين که حسن و قبح به معناى ملائمت با غرض و منافرت با غرض است. عبارت مواقف در تحرير محل نزاع در
صفحه 323 اين است: الحسن و القبح يقال لمعان ثلاثة الاول صفة المال و النقص يقال العلم حسن و الجهل قبيح، و لا نزاع

انّ مدركه العقل، الثان ملائمة الغرض و المنفرته آنچه كه با غرض و مقصود انسان ملائم و سازگار است، حسن مباشد و
آنچه كه با غرض و مقصود انسان سازگار نيست، قبيح است. حالا اين غرض را م‌توانيد غرض خود فاعل قرار دهيد يا غرض

شارع و بوئيد آنچه كه با غرض از شرع ملائمت دارد، حسن است و آنچه كه با غرض از شرع منافرت دارد، قبيح است.

سپس ايشان در اينجا گفته و قد يعبر عنهما بالمصلحة و المفسدة از اين ملائمت و منافرت با غرض، به مصلحت و مفسده نيز
تعبير م‌شود و ذلك ايضاً عقل ، (يعن اشاعره اين امر را نيز قبول دارند که عقل است) و يختلف بالاعتبار فان قتل زيد

مصلحة لاعدائه اگر زيد را بشند، اين مصلحت براى دشمنان زيد است و مفسدة لاوليائه اما براى دوستانش مفسده است.

معناي سوم: الثالث تعلق المدح و الثواب او الذم و العقاب ؛ حسن و قبح به معناى مدح و ثواب و ذم و عقاب است؛ حسن آن
است كه فاعلش استحقاق مدح و ثواب دارد؛ و قبح آن است كه فاعلش استحقاق ذم و عقاب دارد.

قاض عضد گفته: و هذا هو محل النزاع همه نزاع بين اشعرى و عدليه در همين حسن و قبح به معناى مدح و ذم است كه كدام
فعل را انسان انجام بدهد استحقاق مدح دارد و كدام فعل را انجام بدهد استحقاق عقاب دارد؛ فهو عندنا شرع و عند المعتزله

عقل يعن قالوا معتزله للفعل جهة محسنه او مقبحه ثم قد تدرك بالضرورة كحسن الصدق النافع و قبح الذب الضال و قد
تدرك بالنظر كحسن الصدق الضار و القبح الذب النافع م‌گويد: معتزله گفته‌اند كه فعل يك جهت حسن دارد و يك جهت قبح؛
اين جهت حسن و قبح گاه به ضرورت عقل درك م‌شود و گاه با استدلال درك م‌شود و قد لاتدرك بالعقل گاه هم عقل آن را



نم‌فهمد و لن اذا ورد به الشرع علم ان تمت جهت محسنه عقل نم‌فهمد كه نماز صبح دو ركعت است اما وقت شارع گفت،
كشف از اين م‌كند كه يك جهت محسنه در آن هست.

ثم انهم اختلفوا فذهب الاوائل منهم ال اثبات صفة توجب ذلك مطلقاً اوائل از معتزله يعن قدمايشان گفته‌اند صفت در خود فعل
هست كه موجب حسن و قبح م‌شود و ابوالحسن من متأخريهم ال اثبات صفة القبيح دون الحسن ابوالحسن گفته ‌است در
افعال قبيحه صفت هست که در افعال حسنه آن صفت واقع نيست و الجبائ ال نفيه فيهما مطلقا ً تا آخر عبارت كه ايشان

بعد ادله طرفين را بيان م‌كند. پس، قاض عضد محل نزاع را روى مسأله مدح و ذم و روى مسأله ثواب و عقاب در فعل آورده
است. دنباله بحث فردا.


