
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » اصول عملیه » تنبیهات استصحاب (تنبيه اول تا چهارم) »

در تاریخ ۰۶ اسفند ۱۳۹۲

تنبیهات استصحاب
جلسه 68 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

اختلاف نظرات درباره استصحاب کل قسم دوم و سوم 

ملاحظـه فرمودیـد در اینـه فـرق میـان قسـم دوم از استصـحاب کلـ و قسـم سـوم چیسـت یـ مقـداری تقریبـاً مشـود گفـت
عویصهای شده به طوری که بزرگان مثل امام رضوان اله تعال علیه فرمودند والمسئلة مشلةٌ، با برخ از بیانها باید بوئیم
هم استصحاب کل قسم ثان جاری نیست و هم قسم ثالث و با برخ بیانها هر دو باید جاری باشد و آن وقت اینه حالا در این
ر که اینها معتقدند مطلقا کلرمرحوم محقق حائری در د ،قائل باشند مطلقا جریان دارد مثل مرحوم ایروان قسم ثالث برخ
قسم ثالث جریان دارد، برخ مثل آخوند قائلاند به اینه کل قسم ثالث مطلقا جریان ندارد و برخ مثل مرحوم شیخ تفصیل
دادند در کل قسم ثالث، آن وقت این اختلاف آراء مسئله را مشلتر مکند، لذا باید ی مقداری راجع به خود عنوان کلّ و

جزئ ی تأمل بیشتری کنیم، این ی. و دوم ببینیم رابطهی بین این کل و جزئ از نظر وجود خارج چیست؟

در بحث گذشته برخ از نات را از فرمایش امام رضوان اله تعال علیه ذکر کردیم، در بحث امروز مناسب دیدیم تحقیق که
مرحوم شهید صدر رضوان اله تعال علیه دارد را بیان کنیم و بعد خودمان ببینیم چه باید بوئیم؟

تحقیق مرحوم شهید صدر 

مرحوم آقای صدر قدس سره مفرمایند فرق بین استصحاب قسم ثان و ثالث به ی بیان سادهی عرف همین است که در
کلمات نائین و اصفهان آمده که ما در قسم ثالث با زوال فرد یقین به زوال کلّ پیدا مکنیم اما در قسم ثان آنجا یقین به زوال
کل پیدا نمکنیم لذا وقت یقین به زوال کل پیدا نردیم در قسم ثان استصحاب جاری است و در قسم ثالث جاری نیست،
مفرمایند این بیان ی بیان سادهی عرف برای مسئله است ولو اینه ایشان فرمودند عرف است اما ما وقت کلام مرحوم
اصفهان را نقل کردیم که از راه موجود بالذات و موجود بالعرض مرحوم اصفهان وارد شد که خود آن ی برهان بر این معنا

بود. اما ایشان راه دیری را ط مکند.

در اینجا ابتدا مفرمایند مبان در باب کلّ را باید ذکر کنیم، این ترتیب را دقت کنید؛ مفرمایند ما اول مبان قوم را در باب
وجود کل ذکر مکنیم، سپس نسبت به عدم جریان استصحاب کلّ قسم ثالث دو اشال ذکر مکنیم و بعد از آن دو اشال سه
مطلب ذکر مکنند که آن سه مطلب مقدّمه است برای جواب از دو اشال. ی مطلب این است که آیا تقسیم مفهوم به کل و

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/1678
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/65
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


جزئ درست است یا نه؟ دوم اینه فارق اساس میان تصور و تصدیق چیست؟ سوم اینه ملاک در تعدّد علم چیست؟ کجا
متوانیم بوییم در این قضیه من ی علم دارم یا دو علم دارم یا سه علم؟ این سه مطلب را که روشن مکنند مفرمایند جواب
از این دو اشال روشن مشود و در نتیجه نظر شریفشان همین مشود که استصحاب کل قسم ثالث جریان ندارد، این ترتیب

مطالب ایشان است.

 ّدر باب کل مبان

اما مطلب اول مفرمایند از نظر اینه کل در عالم خارج وجود دارد یا نه؟ سه مبنا وجود دارد، ی مبنای رجل همدان است،
دوم مبنای حصه است، سوم خود کل بما هو کل است. روی مبنای رجل همدان مفرمایند کلّ ی وجود واحد است،
اساساً فرق بین مبنای رجل همدان و دو مبنای دیر این است که رجل همدان مگوید کلّ طبیع ی وجود واحد سعهای
یعن منتشر در میان افراد و مصادیق است. ی وقت عرض کردم بعضها تعبیر مکردند مثل ی نخ تسبیح که دانههای تسبیح

دور آن هست، گاه اوقات مشود این تعبیر را کرد.

آن وقت اگر گفتیم وجود کل اینطور است به این معناست که اگر ی فرد از بین رفت کلّ باق است، دو تا فرد از بین برود
کل باق است، چه زمان کل از بین مرود؟ زمان که تمام افرادش از بین بروند، اینجا ایشان مفرماید روی این مبنای رجل

همدان ما بعد از انتفاع ی فرد متوانیم کل را استصحاب کنیم، ش مکنیم در بقاء کل و کل را استصحاب مکنیم.

روی مبنای رجل همدان علم به ارتفاع فرد مستلزم علم به ارتفاع کل نیست. کل را متوانیم استصحاب کنیم. بعبارة اُخری
مفرمایند روی این مبنا وحدت قضیهی متیقنه و مشوکه که شرط برای جریان استصحاب است محفوظ است، اما مبنای دوم
مبنای حصص است، یعن قائل مگوید در هر مصداق ی حصهای از کل طبیع است، انسانیت حصه حصه مشود که
زید ی حصهای از او دارد، اما حصهای که در زید است غیر از حصهای است که در عمرو است، حصه در زید و عمرو غیر
از حصه در بر است، که بوییم وجود کل به معنای حصه است. مفرمایند اگر این را گفتیم مسلّم دیر استصحاب جریان
ندارد چون علم به ارتفاع فرد مستلزم علم به ارتفاع حصه است و دیر نمتوانیم بوییم در ضمن فرد دیر همان حصهای از

کلّ که در ضمن زید بود وجود دارد چون فرض ما این است که حصص با هم متغایر است.

این مبنا بحثش در حصه خارج است؛ مگوید کل طبیع از نظر وجود خارج حصه حصه شده، انسانیـت به تعداد افراد
حصه پیدا مکند، هر فردی ی قسمت از این انسانیت در او وجود دارد که این مغایر با حصهی دیری است. آن وقت نتیجه
این مشود که اصلا ما در عالم خارج دو تا فرد که در کلّ طبیع بتمامه با هم مشترک باشند نداریم. زید و عمرو را نمتوانیم
بوئیم در حصه با هم مشترکند، در ی مفهوم کل متوانیم بوئیم مشترکند ول از حیث وجود خارج زید ی حصهای از
انسانیت دارد، عمرو حصه دیر. و این نظریه در کلمات مرحوم نائین استشمام مشود که قبلاهم ما کلام نائین را خواندیم و
امام قدس سره فرمودند این کلام نائین با اینه ادعای ضرورت و وضوح کرده بر خلاف مشرب و مبنای ارباب معقول است

که آنها چنین حرف نمزنند، نائین خیال کرده که اینها اینطور مگویند.

ما قبلا عرض کردیم که حصه به قول حاج سبزواری الحصة اللّ مقیداً یجی، کل را وقت ی قیدی مزنیم مشود حصه،
تقیدٌ جزء و القید خارج. ول بعض از آقایان هم نقل کردند از قول مرحوم شهید حاج آقا مصطف رضوان اله علیه در
تحریرات که من قبلا مرر گفتم واقعاً این  تحریرات مرحوم حاج آقا مصطف بسیار قوی است در مباحث اصول. ایشان آنجا
فرموده این شعر مرحوم حاج سبزواری مربوط به حصهی ذهنیه است، یعن و الحصة الل یعن کل را اگر در ذهن مقید
کنیم اما الآن بحث ما در اینجا در حصهی خارج است یعن برخ مگویند کلّ طبیع وقت مخواهد در عالم خارج موجود

بشود حصه حصه مشود، آن حصهی ذهن را فلاسفه قبول دارند اما این حصهی خارج را قبول ندارند.



روی مبنای حصه روشن است که استصحاب جریان ندارد اما مبنای سوم که مبنای مشهور منطقیین و فلاسفه است این است
که کلّ طبیع در عالم خارج اولا متعدد است مثل رجل همدان که مگفت ی هست نیست، ثانیاً حصه نیست، این زید تمام
انسانیت در او موجود است، عمرو تمام انسانیت در او موجود است، بر تمام انسانیت در او موجود است، نه اینه بیایند
انسانیت را حصه حصه کنند، آن وقت مگوئیم کل طبیع وقت ی مصداقش در عالم خارج موجود شد تماماً موجود است،
آن وقت ایشان مفرماید روی این مبنا باید بوئیم استصحاب جاری است، چرا؟ مفرمایند ما مگوئیم در ضمن زید انسانیت
ر وجود دارد یا نه؟ چون قبلات کلیه آیا در ضمن فرد دیدانیم این انسانیکلّیه وجود دارد حالا که علم به زوال زید پیدا کردیم نم

علم به وجود انسانیت کل داشتیم الآن باید استصحاب کنیم.

بعبارة اُخری هر فردی منحل به دو چیز مشود روی این مبنای سوم؛ 1) خصوصیات و تعینات خارجیه 2) انسانیت کلیه. حالا
وقت علم به زوال آن خصوصیات پیدا کردیم، آن انسانیت کلیه را مگوییم احتمال مدهیم در ضمن فرد دیر باشد، قبلا که به
او یقین داریم، وقت یقین داریم به وجود زید در عالم خارج در حقیقت یقین به دو چیز داریم، دو تا یقین داریم. ی یقین به
خصوصیات است، خصوصیات زید، زید است پسر عمرو است، عالم است، کذاست. دو: علم به آن انسانیت کلیه، حالا علم
اول ما منتف شده اما دوم ش در بقاءش داریم باید استصحاب کنیم. ایشان مفرمایند ما وقت این مبنای مشهور را به میدان
مآوریم ابتداء چیزی که به ذهن مآید همین است مگوئیم علم به فرد منحل به علم به دو چیز است و اگر ی چیز منتف شد

آن دیری معلوم ماست و دیری هم متیقّن ماست و ما متوانیم نسبت به او استصحاب کنیم.

دیدگاه محقق عراق در وحدت قضیه متیقنه و مشوکه 

مفرمایند مرحوم محقق عراق اینجا گفته این بیان در صورت است که ما نیائیم بوئیم وحدت قضیهی متیقّنه و مشوکه به
لحاظ وجود خارج باید باشد و اگر بوئیم از ادلهی استصحاب استظهار مکنیم که قضیهی متیقّنه و مشوکه یا متیقّن و
ه وقتبرای این بیان نیست ولو روی نظر مشهور، برای این ر مجالباشد دی باید ی وک ما به لحاظ وجود خارجمش
مگوییم زید از بین رفت آن انسانیت کلیهی موجود در آن هم از بین رفته، اگر در ضمن عمرو بخواهد انسانیت موجود بشود
این انسانیت با آن انسانیت ولو حقیقتش ی است اما وجوداً متعدد است و ما مگوییم ادلهی استصحاب ظهور در این دارد

که متیقّن و مشوک باید به لحاظ وجود خارج واحد باشد، متحد باشد.

اینجا به لحاظ مفهوم ی هستند مگوئیم انسانیت در ضمن زید با انسانیت در ضمن عمرو به لحاظ مفهوم اتحاد دارند ول به
لحاظ وجود خارج دو تا وجود خارج است، لذا نمتوانیم بوئیم با علم به انتفاع زید نسبت به انسانیت عامه و تحققش در
ضمن عمرو ش مکنیم، اگر در ضمن عمرو موجود باشد ی انسانیت دیری است من حیث الوجود لا من حیث الحقیقة،
وجود این با آن وجود دو تاست، در حال که ادلهی استصحاب ظهور در این دارد متیقّن و مشوک باید من حیث الوجود با هم

اتحاد داشته باشند.

ّنداریم اگر هفت میلیارد انسان الآن در عالم خارج است ما کل طبیع گوید ما در عالم خارج دو تا کلم اولا رجل همدان
طبیع گویند نه، هفت میلیارد هست به تعدّد افراد هم کلاما مشهور م .بیشتر نداریم، این رجل همدان انسان ی طبیع
موجود است، دو. بتمامه هم موجود است یعن این زید تمام حقیقت انسانیت در او موجود است، عمرو تمام حقیقت انسانیت
در او موجود است منته عرض کردم اینها از حیث حقیقت ی است، زید و عمرو از حیث خصوصیات فردیه با هم فرق
دارند، آن سیاه است و این سفید است، او پسر بر است و این پسر خالد است، او ایران و این خارج است، از حیث
خصوصیات با هم فرق دارند اما حقیقت انسانیت او با حقیقت انسانیت این من حیث الحقیقة ی است اما من حیث الوجود
متعدد است و مرحوم عراق مگوید ادلهی استصحاب ظهور در این دارد که متیقّن و مشوک باید من حیث الوجود واحد
باشد لذا اگر علم به انتفاع زید پیدا کردید نمتوانید بوئید آن حقیقت انسانیت در ضمن زید را استصحاب مکنیم در ضمن



عمرو.

(سؤال و پاسخ استاد): قول به سوم این است که مگوید کل طبیع بتمامه در زید موجود است، آیا مبنای مشهور معقول فقط
در باب مفهوم مگویند؟ یعن زید و عمرو در مفهوم انسان مشترکند یا نه؟ مگوید تمام حقیقت انسانیت در زید هست و

تمامش هم در عمرو هست، علاوه بر این که ملازم این هم هست در مفهوم هم با هم مشترکند. 
اینجا مرحوم آقای صدر ی مطلب دارد که الآن لزوم ندارد بیان کنیم.

اشالات استصحاب در کل قسم سوم

بالأخره این دو تا اشال در استصحاب کل قسم ثالث چیست به صورت عدم جریان، مگویند اشال را ما هم روی علم
تفصیل متوانیم بیان کنیم و هم روی علم اجمال. ی وقت مگوئیم در آنجای که تفصیلا مدانیم ی کلّ در ضمن ی فرد
معین است، علم به فرد انحلال به دو تا علم پیدا مکند، ی علم به خصوصیات و دوم علم به آن جامع و آن عنوان کلّ و
حقیقت کلیه. حالا وقت خصوصیات انتفاع پیدا کرد آن علم دوم باق است، همان را متیقن قرار مدهیم و استصحاب مکنیم.
و اشال دوم این است که حالا همین را به صورت علم اجمال مطرح کنیم بوئیم اگر علم اجمال داریم در این خانه یا مسجد
ر در این مسجد باقانسان در ضمن فرد دی دانیم کلنم هم از مسجد خارج شده ول دانیم ییا زید رفته یا عمرو! بعد م

مانده یا نه؟ باز اینجا هم ما متیقّن داریم، آن کل برای ما متیقّن است ما استصحاب کنیم.

مفرمایند برای اینه این دو اشال جواب داده شود سه مطلب هست که عمدهی تحقیق ایشان در اینجاست؛ مطلب اول
مفرماید اینه منطقیین آمدند مفهوم را به کل و جزئ تقسیم کردند غلط است، شما بروید در منطق، مگویند در منطق و
فلسفه مگویند المفهوم إما کل و إما جزئ، به ایشان مگوئیم برای ما ضابطه ارائه بدهید مگویند (از حاشیه ملا عبداله)
المفهوم إن امتنع فرض صدقه عل کثیرین فجزئ و إلا فل، این دیر از حاشیهی ملا عبداله که حالا متأسفانه در حوزه
کنند، مفهوم مقسم است، اگر قابلیت صدق بر کثیرین نداشته باشد جزئاست که منطقیین م شود، این تعریفخوانده نم

است مثل اعلام، اسام اعلام، زید، عمرو، بر، و اگر قابلیت انطباق بر کثیریت داشته باشد کل است مثل مفهوم انسان.

عدم صحت تقسیم مفهوم به کل و جزئ در نظر شهید صدر 

مرحوم آقای صدر قدس سره مفرماید به نظر ما مفهوم من حیث إنه مفهوم لیس إلا کل، اصلا جزئ را نمتوانیم بوئیم مفهوم
است. ایشان مفرمایند مفهوم غیر از کلّ چیز دیری نمتواند باشد، جزئ اصلا عنوان مفهوم را ندارد! مفرمایند شما اگر
صد تا مفهوم را هم به هم ضمیمه کنید بوئید انسان عاقل بالغ 40 ساله و ... اگر ی میلیون مفهوم را هم ضمیمه کنید باز از
کل بودن خارج نمشود، اینقدر مفهوم به هم ضمیمه کنید که ی مصداق بیشتر نداشته باشد باز انحصار در مصداق موجب
جزئ بودن مفهوم نمشود. المفهوم کل دائماً، به ایشان عرض مکنیم پس این جزئ و کل از کجا مآید؟ کجا را مگوئیم
کل، کجا را مگوئیم جزئ؟ مفرمایند ذهن ما چون ی قدرت خلاقه دارد و فعال است گاه اوقات ی مفهوم را بما هو هو
و مستقلا یا به اصطلاح اصول به معنای اسم تصور مکند یعن ینظر إل نفس المفهوم این مشود کل، اما گاه اوقات این

.شود جزئدهد برای اشارهی به خارج، این ممفهوم را طریق قرار م

ذهن اگر مفهوم را آمد عنوان ادات اشاره قرار داد این عنوان جزئ پیدا مکند، چه زمان کل است؟ زمان است که کاری به
ر کرده که ما کخارج نداشته باشد، شما ببینید چطور شده که مرحوم شهید صدر اینطور به این نتیجه رسیده؟ ایشان ف
مگوئیم کل؟ زمان که کاری به مصداق و خارج و اشاره به خارج نداشته باشیم، مگوئیم انسان، کاری به مصادیقش در عالم
خارج نداریم، شما چه زمان مگوئید انسان کل است؟ زمان که نخواهید این را معبر قرار بدهید برای اشاره به خارج، اما



همین زمان اگر همین مفهوم انسان را به عنوان حاک از ی فرد خارج قرار دادید مشود مفهوم جزئ، این اولین مطلب که
بیان مکنند ول متأسفانه وقت گذشت، این آدرس که قبلا هم عرض کردم در مباحث الاصول ببینید. تمیل فرمایش شهید

صدر را ببینید تا ان شاء اله شنبه.

وصل اله عل محمد و آله الطاهرین


