
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » أمارات » قطع »

در تاریخ ۲۰ فروردین ۱۳۸۶

امارات _قطع
جلسه 63 

بسم اله الرحمن الرحيم

اعتبار قطع حاصل از مقدمات عقليه

بعد از تمام شدن بحث قطاع، اين بحث عنوان م‌شود كه آيا قطع حاصل از مقدمات عقليه اعتبار دارد؟ به عبارت دير، آيا فقط
قطع حاصل از كتاب و سنت معتبر است يا اين كه مطلقا اعتبار دارد؟ اين بحث، همان نزاع معروف بين اصوليين و اخباريين

است كه طبق بيان مرحوم شيخ در كتاب رسائل ، به اخبارى‌ها نسبت داده شده است كه آنها قائل هستند قطع حاصل از
مقدمات عقليه اعتبار و حجيت ندارد؛ و فقط قطع حاصل از كتاب و سنت، اعتبار دارد.اين نزاع بعداً دامنه‌اش وسيعتر شده و
اساساً اين بحث مطرح شده است كه آيا اصلا دليل عقليه اعتبار دارد؟ آيا ما م‌توانيم در احام شرعيه به دليل عقل استدلال
كنيم؟ و در اينجا، به مناسبت بحث دليل عقل، بحث حسن و قبح عقل مطرح م‌شود كه خود اين مسأله نيز يك نزاع معروف

ديرى بين اشاعره و غير اشاعره است؛ اشاعره قائلاند عقل، حسن و قبح اشيا را درك نم‌كند، و بله الحسن ما حسنه الشارع
و القبيح ما قبحه الشارع ؛ و در مقابل اشاعره، معتزله و اماميه قائلاند عقل، حسن و قبح اشيا را درك م‌كند. 

اما اين نزاع ـ يعن نزاع در حسن و قبح عقل ـ با نزاع در باب قطع، فرق مکند؛ در مانحن فيه، نزاع در اين است اگر قطع از
مقدمات عقل بدست آيد،آيا حجيت دارد؟ اما در باب حسن و قبح عقل، نزاع در اين است كه آيا عقل حسن و قبح اشيا را درك

م‌كند يا نه؟ هر چند عرض كردم که نزاع در اينجا به دنبالش اين سؤال مآيد كه آيا عقل به عنوان يك حجت و دليل، م‌تواند در
احام براى فقيه مطرح باشد؟ اين نزاع هم مطرح است.كما اينكه در همين بحث ـ بحث دليل عقل ـ بحث سوم به نام قاعده

ملازمه نيز وجود دارد، كه آيا بين حم شرع و حم عقل ملازمه وجود دارد يا خير؟ اگر عقل گفت بين وجوب يك ش‌ء و
وجوب مقدمه ملازمه وجود دارد، آيا ما از اين راه متوانيم حم شرع را استفاده كنيم؟ 

کلام مرحوم آخوند

در مورد نزاع اول، مرحوم شيخ انصارى اعل اله مقامه الشريف ، در كتاب رسائل مفصل بحث كرده‌اند؛ مرحوم آخوند در
كتاب كفايه م‌فرمايد: اخبارى‌ها در كبراي مسأله مناقشه ندارند و قطع حاصل از مقدمات عقليه را معتبر م‌دانند. اما در صغرا
نزاع دارند؛ ايشان به دو كلام از اخبارى‌ها ـ ي به كلام امين استرآبادى (محدث استرآبادى) و دوم به كلام سيد صدر ـ استدلال

م‌كند.

مرحوم آخوند م‌فرمايد: بحث در اين است كه آيا عقل چنين ملازمه‌اى را بين حم خودش و حم شرع م‌فهمد يا نم‌فهمد؟

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/74
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/64
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


مرحوم آخوند كلام اول كه در منع ملازمه است را از سيد صدر نقل مکند و مگويد اخبارى‌ها ملازمه را اصلا قبول ندارند؛ و
كلام دوم را از مرحوم استرآبادى نقل كرده است كه م‌گويد ايشان معتقد است مقدمات عقليه منته به قطع نم‌شود؛ نه اينكه

قطع حاصل شود و بويد اين قطع حجيت ندارد.بله معتقد هستند كه هيچ نتيجه‌اى غير از ظن بر مقدمات عقليه مترتب
نم‌شود؛ قطع از آن حاصل نم‌شود. لذا مرحوم آخوند در كفايه م‌فرمايند: اصلا اخبارى‌ها با اصول‌ها در كبراى مسأله نزاع

ندارند و نم‌گويند قطع حاصل از مقدمات عقليه حجيت ندارد؛ بله نزاعشان در صغرا است و م‌گويند مقدمات عقليه براى ما
افاده قطع نم‌كند، بله فقط افاده ظن و گمان دارد. 

مناقشه در کلام مرحوم آخوند

ما وقت به مباحث مرحوم شيخ انصارى در رسائل مراجعه م‌كنيم، به خوب متوجه م‌شويم که اين فرمايش مرحوم آخوند
فرمايش درست نيست. کلمات اخبارى‌ها مملو از اين مطلب است كه دليل عقل قطع براى ما اعتبار ندارد؛ در تعارض بين

قطع شود كه براى دليل عقل‌هم باشد، مقدّم است. پس، معلوم م هرچند که ظن دليل نقل،و دليل نقل قطع دليل عقل
اعتباري را قائل نيستند.ما وقت مطالب مرحوم شيخ در رسائل را ببينيم، به خوب روشن م‌شود كه فرمايش مرحوم آخوند در

كتاب كفايه لا مجال له. اما براي اينه يادآوري شده باشد، اجمال از مطالب مرحوم شيخ در رسائل را عنوان مکنيم که ايشان
بحث را به چه صورت مطرح کردهاند. 

بيان مرحوم شيخ انصاري

مرحوم شيخ در كتاب رسائل بعد از آن كه حجيت قطع را اثبات کرده و آن را به عنوان يك امر روشن تلق م‌كنند، م‌فرمايد:
فرق نم‌كند که اين قطع از دليل نقل حاصل شود يا از دليل عقل. و ينسب ال غير واحد من اصحابنا الاخباريين اين که

ايشان كلمه «اصحابنا» را ذکر مکند، نتهاي در آن است که اگر كس اخبارى شد، اينطور نيست كه از طايفه فقهاي شيعه
از مقدمات عقل القطع الحاصل من المقدمات العقلية القطعيه الغير الضرورية اگر قطع خارج باشد، عدم الاعتماد عل

قطع غير ضرورى ـ مطالب عقل كه نياز به استدلال دارد، ضرورى نيست ـ حاصل شود، حجيت ندارد.

در ادامه مفرمايد که عمدۀ اخبارى‌ها دو مطلب را در مورد دليل عقل دارند: يك مطلب اين است كه در ادله عقليه كثرة الخطاء
فراوان است؛ حما و فلاسفه بر مدّعاي به دليل عقل استدلال م‌كنند و بعد از ده‌ها سال معلوم م‌شود كه اين استدلال،

استدلال باطل بوده است. بنابراين، از آنجا که در ادله عقليه، كثرة الخطاء فراوان است، اين سبب م‌شود كه ما بوييم در باب
احام شرعيه، نمتوان سراغ ادله عقليه رفت.

مطلب دوم اين است که اخبارى‌ها م‌گويند: ما روايات داريم كه دلالت دارند هر حم و علم كه از طريق اهل بيت(ع) اخذ
نشود، باطل است. در روايت از امام باقر(ع) آمده است: «كل ما لم يخرج من هذا البيت فهو باطل» كه مرحوم شيخ از اين
ام شرعيه‌اى كه به واسطه حجت ـ يعنگويند: اح‌كند به اين كه اخبارى‌ها قائل به توثيق حجت هستند؛ م‌مطلب، تعبير م
سنّت و معصوم(ع) ـ بدست ما رسيده باشد، اعتبار دارد.مرحوم شيخ، در ادامه، دو احتمال در كلام اخبارى‌ها م‌دهد؛ يك

احتمال اين است كه اينها م‌گويند: اگر قطع از غير كتاب و سنت حاصل شود، اعتبارى ندارد؛ و دوم اينه اخبارى‌ها خوض



در مطالب عقل را به دليل لغزش‌هاى فراوان كه در مقدمات عقليه و در استدلالات عقل است، ممنوع مكنند. بعد از اين
مطلب، كلام مرحوم محدث استرآبادى را نقل مکند. محدث استرآبادى يك كتاب دارد به نام الفوائد المية و يك كتاب دير
دارد به نام الفوائد المدنية که آن را در مدينه منوره نوشته است ؛ در الفوائد المدنية كه شايد مهمترين منبع براى اين بحث و
نزاع بين اخبارى و اصولها باشد، مرحوم استرآبادى نُه دليل بر عدم اعتبار قطع كه از راه عقل حاصل م‌شود، اقامه كرده

است؛ اما مرحوم شيخ دليل نهم كه مهمترين دليل است، را ذكر كرده است.

دليل مرحوم استرآبادي بر عدم اعتبار قطع حاصل از مقدمات عقليه

مرحوم استر آبادى علوم را دو دسته كرده است: علوم آل و علوم استقلال. علوم آل علوم هستند كه خودشان مقصود بالذات
نيستند؛ مثل صرف و نحو كه کم مکنند كلام انسان از خطاي در تعابير مصون بماند؛ منطق نيز از علوم آل است؛ براى اين

است كه صورت استدلال انسان مصون از خطا باشد. در مقابل، علوم استقلال، علوم مقصود بالذات هستند. ايشان به دنبال
اين مطلب، گفتهاند: ما يك حمت نظرى داريم و يك حمت عمل. حمت نظرى را به حمت نظري قريب به حس و حمت

نظرى بعيد از حس. گفته‌اند حمت نظرى همان ادراكات عقليه در مورد واقع اشياء است.حمت عمل ادراكات عقليه در
موردى است كه بايد بدان عمل شود. از حمت نظري گاه تعبير م‌كنند به ادراكات كه متعلقش ينبغ أن يعلم است؛ و حمت

عمل ادراكات است كه متعلقش ينبغ أن يعمل است. مرحوم استرآبادى در حمت نظرى گفته که عبارت است از ادراكات
عقليه‌ى داراى مقدمات قريب به حس؛ چون اين از اشتباه به دور است، ما در اينجا م‌پذيريم. در نتيجه، در آن ادراكات عقليه
كه اصلا مقدمات حسيه ندارد و يا داراي مقدمات حسيه‌ى بعيده است، مرحوم استرآبادى فرموده كه اداركات نظرى عقل و

عقل نظرى اعتبارى ندارد. 

کلام مرحوم جزائري

مرحوم شيخ بعد از نقل كلام استرآبادى، كلام را از مرحوم سيد نعمت اله جزايرى ـ(كه شرح بر تهذيب الاحام مرحوم شيخ
دارد و شايد تا کنون هم چاپ نشده باشد)ـ نقل كرده است. مرحوم استرآبادى علوم را به آل و استقلال، حمت عمل و نظرى،

نظرى حس و غير حس تقسيم كردند؛ اما مرحوم جزايرى مسأله را بر روى اين بردهاند كه احام عقل دو نوع است: احام
عقل بديه مثل الل اعظم من الجزء ، يا استحاله اجتماع نقيضين و ضدّين؛ و احام عقليه‌ى غير بديهيه؛ سپس گفتهاند كه اگر

،باشد و دليل عقل ظن ،مقدم است؛ هرچند كه دليل نقل تعارض كرد، دليل نقل با دليل نقل غير بديه يك دليل عقل
قطع.اين بيان ي از جاهاى رد بر مرحوم آخوند است که اگر شما م‌فرماييد نزاع بين اخبارى و اصول در كبرا نيست و در
صغرا است، اين كلام مرحوم جزايرى را چه كنيم؟ ايشان م‌گويد اگر از دليل عقل غير بديه قطع هم حاصل شود و از دليل

نقل، ظن حاصل شود، باز دليل نقل ظن مقدم است. 

بيان مرحوم محدّث بحران

مرحوم شيخ بعد از نقل كلام مرحوم جزايرى، كلام مرحوم محدث بحران از كتاب الحدائق الناضرة را نقل كرده است. مرحوم
بحران در مقدمه اين كتاب، كلام مرحوم جزايرى را نقل و مورد قبول قرار م‌دهد؛ لن ايشان باز مگويد حم عقل يا فطرى



است يا غيرفطري، و اقسام را ذكر مکند؛ ايشان موارد تعارض را ذکر و بيان مکند که در اين موارد چه بايد کرد.ايشان
فرموده است: ي حم عقل فطرى بديه داريم و ي حم عقل فطرى نظرى داريم؛ فطرى بديه مثل الل اعظم من الجزء ،

فطرى غير بديه(نظري) که احتياج به برهان دارد، مثل قبح تليف بما لا يطاق؛ و فرموده اگر دو حم عقل نظرى با يدير
تعارض كنند، در صورت که ي از اين دو مؤيد به نقل باشند، آن حم عقل كه دليل نقل مؤيد آن است، مقدم م‌شود.همچنين

در صورت که حم عقل نظرى با يك دليل نقل تعارض كند، اگر يك دليل نقل دير مؤيد دليل عقل باشد، دليل عقل مقدّم
است؛ اما اگر هيچ مؤيدي نباشد، اينجا دليل نقل بر دليل عقل مقدم است. اينها همه نزاع در كبراى مسأله است. 

ادامه کلام مرحوم شيخ انصاري

مرحوم شيخ بعد از نقل كلام استرآبادى، جزايرى و بحران رحهماله و ذکر اشالاتشان بر آنها، در انتها دو مطلب مهم دير را
مورد بحث قرار مدهند. يك مطلب كه با «فإن قلت» ذكر كرده‌اند؛ و آن اين که مگويند: شايد نظر اخبارى‌ها به اين روايات

باشد كه مفرمايد: حرام عليم أن تقولوا بش‌ء ما لم تسمعه منّا ؛ در روايات داريم كه اگر يك حم و حرف به عنوان دين و فقه
بزنيد و از ما نشنيده باشيد، حرام است. يا آن روايت معروف که لو أنّ رجلا قام ليله و صام نهاره و حج دهره و تصدّق بجميع

ماله و لم يعرف ولايت ول اله فيون أعماله بدلالته فيوال ما كان له عل اله ثواب.

اگر نماز و روزه و حج و صدقه باشد، اما ولايت ول اله نباشد، خدا هيچ ثواب بر اينها مترتب نم‌كند. مرحوم شيخ م‌فرمايد:
شايد اخبارى‌ها عمدتاً به اين روايات م‌خواهند استدلال كنند و نه مسأله كثرة الخطاء در مقدمات عقليه؛ چون در مقدمات

شرعيه نيز كثرت خطا وجود دارد. عمده در مدعاى آنها اين روايات است كه از آنها تعبير م‌كنند به توثيق در حجت؛ بدين معنا
که هرچه که بيان مشود بايد از طريق اهل بيت باشد.معنا و مفهومش اين است كه اگر از راه مقدمات عقليه، حم را استفاده

كرديد، فايده‌اى ندارد. البته مرحوم شيخ از اين روايات، دو جواب م‌دهند كه إنشاءاله آنها را بعداً عرض م‌كنيم. 

اما مطلب دوم ، فرموده‌اند: انصاف اين است كه اگر ما بخواهيم از راه دليل عقل پ به ملاكات احام ببريم، عقل راه به
ملاكات ندارد. عقل نم‌تواند ملاكات احام را درست تشخيص بدهد؛ مقصود و قدر متيقن از روايات همچون إنّ دين اله لا
يصاب بالعقول و لا ش‌ء أبعد عن دين اله من عقول الناس همين است که از راه عقل، ملاكات احام را نم‌توانيم بفهميم.
ايشان م‌فرمايد: اگر مقصود اخبارى‌ها از عدم اعتبار عقل اين باشد كه از راه عقل نمتوان به ملاكات احام رسيد، ما نيز

قبول داريم.تا اينجا ما اشاره داشتيم به نزاع بين اخباريها و اصولها در حجيت قطع حاصل از عقل. و عرض کرديم نزاعهاي
ديري نيز مثل نزاع در حسن و قبح عقل وجود دارد که بعض از بزرگان در کتابهاي اصول خود آنها را نيز به عنوان الدليل

العقل ذكر كرده‌اند كه مانع هم ندارند؛ بايد به همه‌ى اين ابعاد پرداخته شود؛ اما فعلا نزاع بين اخبارى و اصول در همان
مطلب است كه عرض كرديم. 


