
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
تفسیر قرآن کریم » امامت در قرآن »

در تاریخ ۰۹ بهمن ۱۳۹۲

امامت در قرآن
جلسه 11 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

دومین آیه در رابطه با اثبات ولایت امیر المؤمنین عل (علیه السلام)

بحث در آیه ولایت تا ی مقداری که مطالب به ذهن مرسید عرض شد و تمام شد. آیه دوم را که از آیات ولایت شروع مکنیم
آیه 59 از سوره مبارکه نساء است. «اعوذ باله من الشیطان الرجیم يا ايها الَّذِين آمنُوا اطيعوا اله واطيعوا الرسول واول امرِ

منْم فَانْ تَنَازَعتُم ف ش‌َء فَردوه الَ اله والرسولِ انْ كنتُم تُومنُونَ بِاله والْيوم اخرِ ذَلكَ خَير واحسن تأویلا».

این آیه شریفه هم ی از آیات است که به خوب اصل مسئلهی امامت را متوانیم از این آیه استنباط و استخراج کنیم و دقّت در
آیه ما را به خوب به این نتیجه مرساند. خطاب در آیه شریفه خطاب به مؤمنین است که مفرماید «يا ايها الَّذِين آمنُوا اطيعوا

.« مْنرِ مما لواو ولسوا الريعطاو هال
بررس کلمه ی «اطیعوا»: اطاعت به نحو مطلق حین الحیاة وبعدها

اولین نتهای که وجود دارد در مورد کلمهی اطاعت است، اطاعت در جای است که امر و نهای باشد، مفرماید اوامر و
نواه خدا را اطاعت کنید، اوامر و نواه رسول را اطاعت کنید، اوامر و نواه اولوالامر را هم اطاعت کنید و از آیه استفاده
مشود که این اطاعت رسول و اطاعت اولوالامر که باید بوئیم اولوالامر چه کسان هستند، مطلقا وجود دارد. یعن هم در زمان
حیاتشان و هم در زمان مماتشان، اوامر و نواه رسول مطلقا وجوب اطاعت دارد نه اینه کس بیاید توهم کند که آن اوامر و
نواه که رسول در زمان حیاتش فرموده وجوب اطاعت دارد و بقیهاش ندارد! یا اوامر و نواهای که اولوالامر در زمان
حیاتشان داشتند وجوب اطاعت دارد برای مردم زمان خودشان هم هست اما بعد از ممات دیر وجوب اطاعت ندارد، نه! آیه به

نحو مطلق است.

آیه مفرماید اطاعت خدا واجب است، اطاعت رسول حیاً و میتاً واجب است، اطاعت اولوالامر هم حیاً و میتاً واجب است،
این استدلال به اطلاق در این آیه خودش نتهی بسیار مهم است.

معنای اطاعت در ناه فخر رازی

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/1684
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/46
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=4&a=59
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=4&a=59
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=4&a=59
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=4&a=59


[1]

نتهی دیر این است که فخر رازی در مورد کلمهی طاعت ی مطلب را از قول معتزله نقل مکند که عبارتش این است که
مگوید «قالت المعتزلة الطاعة موافقة الإرادة و قال أصحابنا الطاعة موافقة الأمر لا موافقة الإرادة» و بعد در ادامه که بالأخره آیا

موافقت با آنچه که ارادهی خداست اطاعت است یا موافقت با آنچه که امر و نه شده است.

قبل از اینه این کلام فخر رازی را دنبال کنیم ی بحث در اصول در همین سال جاری داشتیم در بحث احام وضعیه که
مکه به مرحلهی ابراز نرسد ح که به مرحلهی انشاء نرسد، تا مادام م تا مادامم چیست؟ آنجا عرض کردیم ححقیقت ح
وجود ندارد و ما گفتیم اگر در ی جا انسان علم دارد به طلب مولا، اما مولا چیزی نفرموده اینجا حم وجود ندارد و آمدیم
ثمرهی این بحث را در این مسئله گفتیم که این زن که در خانه کار مکند و لو شوهر اراده دارد که او کار کند اساساً اگر شوهر
رده اجرت این عمل بر عهدهی مرد نیست، اجرت عمل وقتچون امر به کار ن ند شوهر او را رها کند ولرا اداره ن زندگ

است که مرد بیاید بالصراحة امر کند که این کار را انجام بدهد.

حالا نظیر این مطلب را که آیا موافقت با اراده عنوان طاعت را دارد یا موافقت با خود امر؟ اینجا فخر رازی مطرح کرده و ی
استدلال برای خودش ذکر مکند که «لا نزاع ف أنّ موافقة الأمر طاعةٌ إنّما النزاع ف أن المأمور به هل یجب أن یون مراداً أم
لا؟» آیا مأمور به باید متعلق اراده قرار بیرد یا نه؟ «فإذا دلّلنا عل أنّ المأمور به قد لا یون مراداً سبب حینئذٍ أنّ الطاعة لیست
عبارةً عن موافقة الإرادة» ما اگر دلیل آوردیم که گاه اوقات مأمور به متعلّق اراده نیست، متعلق اراده واقع نشده، نتیجه

مگیریم که طاعت مساوی با موافقت اراده نیست.

بعد مگوید «و إنما قلنا إنّ اله قد یأمر بما لا یرید» گاه اوقات چیزی مورد ارادهی خدا واقع نشده و به بیان دیر محال است
متعلّق اراده قرار بیرد اما خدا به او امر مکند، «لأنّ علم اله و خُبره قد تعلّقا بأنّ الإیمان لا یوجب من أب لهب البتة و هذا
و منافٍ لهذا العلم و لهذا الخبر و الجمع بین الضدّین محال و وجود الإیمان مضاد العلم و الخبر یمتنع زوالهما و إنقلابهما جهلا
فان صدور الإیمان من أب لهب محالا»، إشاره مکند به قضیهی ابولهب که خدای تبارک و تعال علم داشت، اطلاع داشت به
اینه ابولهب ایمان پیدا نمکند، از آن طرف علم خدا انقلابش به جهل محال است نمتوانیم بوئیم خدا ی زمان علم داشته و
بعد این علم زائل شده، انقلاب به جهل پیدا کرده و در نتیجه وقت خدا علم دارد که ابولهب ایمان پیدا نمکند بخواهیم بوئیم
ایمان پیدا مکند منافات با علم خدا دارد. وجود ایمان در ابولهب با علم خدا منافات دارد و در نتیجه صدور ایمان از ابلهب
محال مشود. آن وقت مفرماید خدا عالم به این است که ایمان ابولهب محال است «و العالم بون الشء محالا لا یریده»، پس

نباید خدا اراده کرده باشد اگر خدا علم دارد که ابولهب ایمان پیدا نمکند نباید اراده کند.

«فثبت أنّه تعال غیر مریدٍ للإیمان من أب لهب»، ارادهی ایمان نرده «و قد أمره بالإیمان» در حال که خدا امر کرد که ابولهب
ایمان بیاورد، «فثبت أنّ الأمر قد یوجب بدون الإرادة». اینجا نتیجهای که فخر رازی مگیرد این است که آن مطلوب لازم نیست
متعلّق اراده قرار بیرد خدا ممن است به ی چیزی امر کند که متعلّق اراده نباشد و بوئیم اطاعت خدا یعن موافقت با امر،

نه موافقت با اراده. این کلام فخر رازی است.

م را باید ببینیم به چام است، ما حقیقت حاست، اح عرض کردم اساس بحث این است که موضوع اطاعت اوامر و نواه
معنا مکنیم؟ آیا جای که امری نباشد حم هست ولو اراده باشد و بالعس، مشود جای امر باشد و اراده نباشد، آنچه را که
فخر رازی در اینجا مخواهد اثبات کند مگوید بله ما جای داریم امر هست و اراده نیست، نه تنها اراده نیست محال است

اراده باشد، این قضیهی ایمان ابولهب است.



بررس کلام فخر رازی 

این استدلال فخر رازی مخدوش است، یعن ما نم توانیم بوئیم خدای تبارک و تعال ایمان را از ابولهب اراده نرده، خدا
مدانست که ابولهب بالفعل ایمان نمآورد، آن درست است اما تحقّق ایمان در ابولهب که استحالهی ذات نداشته و خدا اراده
فرماید جاهدوا فاست م عاص کس داند یندارد مثل بقیهی موارد که خدا م هم داشته. از این نظر که استحالهی ذات

سبیل اله، اما مداند که هیچ کدام از اینها اهل جن و جهاد نیستند.

پس این استدلال فخر رازی استدلال درست نیست و ی مغالطهای در آن وجود دارد و آن مغالطهاش این است که علم خدا تعلق
پیدا کرده به اینه، یعن خدا مداند که این بالفعل ایمان نمآورد، بالفعل ایمان نمآورد، اما به این معنا نیست که تحقق ایمان

در ابولهب محال است، استحالهی ذات دارد.

به عبارت دیر باید ی جای را مثال مآورد که استحالهی ذات داشته باشد و قابل اراده نباشد، شاهد برای بحثش بیاورد و در
نتیجه خدای تبارک و تعال اراده دارد که ابولهب ایمان بیاورد این ارادهاش هست و اعلام هم مکند و مگوید مراد من این
است که حتّ ابولهب هم ایمان بیاورد، اما مداند که نمآورد. اینه مداند نمآورد به این معنا نیست که استحاله دارد، بین

استحالهی ذات و عدم تحقق فعلیت ایمان در کلام فخر رازی خلط شده.

 اه مرحوم امام خمینانواع خطاب در ن

طبق مبنای که امام دارند مفرمایند ما دو جور خطاب داریم؛ ی خطاب شخص و ی خطاب قانون. طبق مبنای امام در
خطابات قانونیه اصلا نباید بحث کنیم این اشخاص این اراده را دارند که این کار را انجام بدهند یا نه؟ مفرماید این در خطابات
شخصیه است، در خطاب شخص اگر کس که مریض است و قدرت اینه دستش را هم حرکت بدهد ندارد بیاید به او امر کند
کــه بلنــد شــو ورزش کــن ایــن قبیــح اســت! در خطابــات شخصــیه امــام مفرماینــد ایــن قبیــح اســت ولــ در خطابــات قــانونیه
خصوصیات اشخاص در نظر گرفته نمشود، این ی. اما مشهور قائلاند، در همین خطابات شخصیه خدا با اینه مداند
شیطان سجدهی به آدم نمکند، اما او را مأمور به این کار هم مکند، مداند که این کار را نمکند ول مأمورش مکند. خدا با
اینه مداند ابولهب ایمان پیدا نمکند امر به ایمان مکند به او، این را برای اتمام حجت آقایان گفتند مانع ندارد و از باب

اتمام حجت مانع ندارد، این ی نته راجع به اطاعت.

استدلال به آیه جهت خدشه به قول حسبنا کتاب اله

این آیه نات خیل خوب دارد، ی نتهای که مشود نتهی سوم در آیه شریفه از آیه استفاده مشود (این تعبیری است که من
مکنم) آنچه را که اهلسنت مگویند حسبنا کتاب اله این ی امر غلط است، اگر از شما بپرسند ی آیه از قرآن بیاورید بر

اینه خود حسبنا کتاب اله غلط است، به نظر من همین آیه شریفه است.

آیه مفرماید اطیعوا اله، اطیعوا الهتجلّاش در آن چیزی است که خدا در قرآن کریم فرموده. اما اطیعوا الرسول یعن آنچه
که لیس ف القرآن، آنچه که رسول مآید امر و نه مکند به این معناست که اطاعتش واجب است ولو اینه به آن آیه شریفه ما
آتاکم الرسول فخذوه و ما نهاکم عنه فانتهوا هم مشود تمس کرد اما از این آیه هم به خوب مشود این نته را فهمید که ما
لیس ف القرآن أما بعنوان اطاعت رسول اگر مطرح باشد به عنوان اطاعت اول الأمر اگر مطرح باشد، اول الأمر مآیند امر
مکنند حالا بعداً بحث مکنیم که اولوالامر کیست؟ آیه مگوید همانطوری که اطاعت رسول واجب است اطاعت اولوالامر
واجب است، همانطوری که اطاعت خدا واجب است، اطاعت رسول و اولوالامر هم واجب است، خود این به دلالت خیل

http://www.fazellankarani.com/persian/quran/?s=4&a=59
http://www.fazellankarani.com/persian/quran/?s=4&a=59
http://www.fazellankarani.com/persian/quran/?s=4&a=59


واضح دلالت دارد حتّ نه به دلالت التزام، دلالت مطابقاش است یعن موارد لزوم اطاعت منحصر به آنچه که در قرآن آمده
نیست، نیائیم در ی واجب بوئیم این واجب کجای قرآن آمده، این حرام کجای قرآن آمده، این خودش به این معناست که آنچه

را که به عنوان امر و نه از رسول خدا صلوات اله علیه صادر مشود از اولوالامر صادر مشود این اطاعتش واجب است.

سؤال...؟
پاسخ استاد:

ظاهر آیه به خوب دلالت دارد آنچه رسول به عنوان خودش بیان مکند، حالا بیائیم سنّت رسول خدا، این هم لزوم اطاعت دارد،
نم شود بوئیم اطیعوا اله و اطیعوا الرسول، این دیر اطیعوا الرسول نشد اگر بوئیم رسول آنچه را که از قول خدا بیان مکند

مردم اطاعت مکنند این اطاعت خدا مشود.

ما البته معتقدیم که لزوم اطاعت رسول بر طبق همین آیه شریفه به دستور خداست اما این اطاعت دیر اطاعت الرسول است،
آن آیه شریفهای که دارم «و من یطع الرسول فقد اطاع اله» آیه 79 از سوره نساء است این را قبول داریم ول دو چیز است؛
یعن صدق اطاعت الرسول اول باید بند، بعد کبرا را ضمیمه مکنیم هر اطاعت الرسول اطاعت اله است، اما نه اینه بوئیم
اطاعت الرسول در حقیقت اطاعت خداست، در حقیقت اطاعت الرسول است اما این اطاعت الرسول حقیق اطاعت اله

حقیق هم هست.
ظاهر آیه دو تا اطاعت است؛ یعن آن هم به دستور خداست.

کلام آلوس در رابطه با اطاعت

[2]

آلوس در روح المعان جلد 3 صفحه 65 در ذیل همین آیه مفرماید اینه خدا فرموده اطیعوا الرسول، سه نته در آن وجود
دارد، اعتناء بشأنه علیه الصلوة و السلام مخواهد شأن رسول خدا را بالا ببرد، این ی. و قطعاً لتوهم أنّه لا یجب إمتثال ما لیس
ف القرآن، این خیل نتهی مهم است مگوید برای اینه این توهم را قطع کند که آنچه لیس ف القرآن اطاعتش واجب نیست،
یعن اگر رسول آمد ی چیزی فرمود که در قرآن هم وجود ندارد باز اطاعتش واجب است و ایذاناً یعن اعلاماً بأن له صل اله

علیه و آله استقلالا بالطاعة لم یثبت بغیره، رسول خدا مستقلا وجوب اطاعت دارد.

فرماید در سه مورد اطاعت واجب است، یکند، مسه مجرا درست م ظاهر آیه شریفه این است که خدای تبارک و تعال
اطاعت خدا، یعن اوامر و نواه خدا، ی اطاعت رسول یعن اوامر و نواه رسول، منته اینجا ی بحث است که آیا این
ف کنیم، ولدر همهی امور یا در آنچه که مربوط به جامعه است یا آنچه مربوط به دین است، اینها را اشاره م اوامر و نواه
الجمله یعن آنچه که رسول خدا به عنوان خودش بیان مکند لا عن اله،  و الا آنچه که به عنوان خدا مگوید که در قسم اول
قرار مگیرد و همچنین مورد سوم اوامر و نواه اولوالامر است. اصلا اگر نوئیم صریح است ظهور در این دارد و الا اگر

بوئیم رسول آنچه که از جانب خدا بیان مکند، اصلا برای مردم هم تردیدی نیست که حرف خداست و باید اطاعت کنند.

اساساً مخواهم این را عرض کنم که این آیه برای همین بیان شده، یعن خدای تبارک و تعال نمخواهد مسئلهی اطاعت
خودش را مطرح کند به عنوان مقصود بالذات، اگر از ما، یعن وجداناً و انصافاً انسان بخواهد در مورد آیه صحبت کند این



است منته خدا در این آیه اعلام وجوب اطاعت رسول و لزوم اطاعت اولوالامر است، این غرض اصل است که غرض اصل
این را در کنار اطیعوا اله ذکر کرده.

ما مخواهیم آیه را معنا کنیم، آیه مفرماید در سه مورد اطاعت واجب است، مثل این است که بلا تشبیه من بویم این سه
نفری که در این مجلس حضور دارند الف، ب، ج، بر همهی شما اطاعت از اینها واجب است، به این معناست که اگر الف ی
امری دارد «ب» ندارد، «ب» ی امری دارد الف ندارد، جیم ی امری دارد که این دو تا ندارند، هر کدام امر کردند واجب
است، این نتهی اولش است. نتهی دومش این است که مگویم اینها هر چه خودشان گفتند بر شما واجب است نه هر چه از
جانب من برای شما بیان مکنند، آنچه که از جانب من بیان مکنند که مربوط به خودِ من است و اینها مشوند مبلغ، اسناد

لزوم اطاعت به رسول حقیقتاً و اولا و بالذات در جای است که امر، امر رسول باشد.

سؤال...؟
پاسخ استاد:

منته همیشه وجوب اطاعت رسول از ذات رسول نیست، به برکت امر خداست.

بعبارة اُخری در جای که رسول ی مطلب را به عنوان خدا مگوید کس ش ندارد که اطاعت اطاعت خداست، اینه آیه 79
مفرماید و من یطع الرسول فقد اطاع اله یعن من یطع الرسول در آنچه که رسول از جانب خدا مگوید، اینه خیل روشن
است و نیاز به بیان ندارد، آنچه نیاز به بیان دارد این است که اگر رسول صلوات اله علیه ی امری به عنوان خودش بیان کرد
و اسناد حقیق اطاعت خود رسول باشد، خدا مفرماید این در حقیقت اطاعت خداست، چرا؟ چون خدا امر کرده از این

اطاعت کن، خدای تبارک و تعال امر کرده از این اطاعت کن.

سؤال...؟
پاسخ استاد:

امر اول نسبت به خودش ارشادی است و نسبت به رسول مولوی است.
اینها را اگر آدم کنار هم بذارد متواند نتایج خوب بیرد.

سؤال...؟
پاسخ استاد:

ما الآن کاری به آن آیه نداریم، هر آیهای را باید مستقلا بررس کنیم، ما مگوئیم اطاعت در جای است که امر و نه باشد، این
را اول روشن کردیم، یعن جای که فرض کنید مسائل عادی زندگ ... اینها که اصلا بحث اطاعت معنا ندارد! اما جای که امر
باشد، آن هم امر مربوط به دین یا مربوط به مصلحت جامعه، رسول خدا(ص) ی امری کند، خدا در این آیه مفرماید اطاعتش
واجب است، اطیعوا اله و اطیعوا الرسول، یعن آنچه که رسول به عنوان خودش امر مکند اطاعتش واجب است، آنچه که

اولوالامر به عنوان خودشان امر مکنند اطاعتش واجب است.

بیان نته ای مهم در رابطه با آیات مربوط به اهل بیت (علیهم السلام)

ما آیه ولایت را که تمام کردیم إنّما ولیم اله و رسوله و الذین آمنوا، که در ذهنم بود حالا مجال نشد! در قرآن بردیم وقت که

http://www.fazellankarani.com/persian/quran/?s=5&a=55


این سه تا کنار هم قرار مگیرد ی نتایج خیل خوب دارد در این آیه اطیعوا اله و اطیعوا الرسول و اول الامر منم، ولیم اله
و رسوله و الذین آمنوا، در آیه خمس هم ... أنّما غنمتم من شء فأنّ له خمسه و للرسول و لذی القرب، یعن به قرینهی این آیات
یعن الذین آمنوا اولوالامر نتیجه مگیریم که ذی القربای در آنجا هم همین اولوالامر و همین الذین آمنوا است، دارد سه تا مورد
را خدا ذکر مکند، شما در آن آیه خمس هم مگوئید فأنّ له خمسه و للرسول، چه کس گفته به رسول باید خمس داد، ول آن
سهم رسول غیر از سهم خداست. چه کس گفته به ذی القرب باید خمس داد خدا فرموده، ول سهم ذی القرب غیر از سهم
خداست، آیا آنجا شما مائید این را بوئید، یا مثلا در همین آیه ولایت که تمام کردیم، این هم از نات است که باید به آن اضافه
کنیم، آیا من متوانم بویم ولایت رسول که همهی اهل سنت آن را قبول دارند، إنّما ولیم اله و رسولهاین ولایت رسول را مسلّم
خدا به او اعطا کرده، غیر از خدای تبارک و تعال هیچ موجودی قابلیت ذات برای ولایت بر احدی ندارد. خدا چون خالق
ماست، خالق عالم است، او متواند ولایت داشته باشد اما آمده اعطا کرده که رسول هم ولایت بر مردم دارد، اما این رسول که
ولایت بر مردم دارد یعن چه؟ یعن در آن دایره ای که خود رسول امر و نه مکند ولایت دارد، این اطاعت هم طول است و

من نمگویم اطاعت در اینجا طول نیست. لذا مگوئیم وجوب اطاعت رسول را خدا فرموده، متعلق اطاعت چیست؟

هاوامر و نواهاطیعوا ال خداست؟ یعن اش این است که در این آیه شریفه متعلّق اطاعت همه جا اوامر و نواهل علمش
خدا، اطیعوا الرسول اوامر و نواه خدا، اول الامر اوامر و نواه خدا؟ این نیست.

سؤال...؟
پاسخ استاد:

ما باشیم و این آیه مثل همان مسئله ولیم اله، سؤال این است که متعلّق اطاعت چیست؟ دو احتمال دارد ی احتمال این
است که بوئیم در تمام اینها آنچه که امر و نه خداست، این خلاف ظاهر آیه است، ظاهر آیه این نیست، ظاهر آیه این است که
به عنوان خودش، یعن رسول یعن رسول است. امر و نه خداست، در رسول، آنچه که امر و نه در خدا آنچه که امر و نه

ولو لم یبینه اله ولو خدا نفرموده باشد.

جمع بندی بحث 

پس نتیجه بحث این شد که وجوب اطاعت رسول در طول وجوب اطاعت خداست و وجوب اطاعت اولوالامر هم در طول
اطاعت وجوب خداست نه وجوب اطاعت رسول، سر اینه اطیعوا را بر سر رسول درآورده، بر سر اولوالامر در نیاورده این
است که این دو مورد هر دو در طول وجوب اطاعت خداست، یعن چه کس اطاعت این دو گروه را واجب کرده؟ خدا. وجوب
اطاعت اولوالامر از ناحیهی رسول نیامده، این ی نتهی خیل مهم است وجوب اطاعت اولوالامر هم از ناحیهی خدا آمده،
این روشن که وجوب اطاعت این دو گروه در طول وجوب اطاعت خداست اما سؤال این است که متعلق اطاعت چیست؟ آیا
متعلق اطاعت یعن بوئیم اوامر و نواه خدا، در رسول هم برسیم بوئیم اوامر و نواه خدا؟ در اولوالامر هم بوئیم اوامر و
نواه خدا، این خلاف ظاهر آیه است، ظاهر این است که رسول یعن آنچه که خودش مگوید، ولو اینه خدا نفرموده باشد.

اولوالامر یعن آنچه که خود اولوالامر مگوید ولو خدا نفرموده باشد.

پس آیه اطیعوا الرسول متعلقش اوامر و نواه رسول است، اولوالامر هم متعلّقش اوامر و نواه اولوالامر است. تا جلسه آینده
ان شاء اله.

وصل اله عل محمد و آله الطاهرین

http://www.fazellankarani.com/persian/quran/?s=5&a=55
http://www.fazellankarani.com/persian/quran/?s=4&a=59
http://www.fazellankarani.com/persian/quran/?s=5&a=55


[1] ـ تفسير مفاتيح الغيب، ج‌10، ص: 112: المسألة الأول: قالت المعتزلة: الطاعة موافقة الارادة، و قال أصحابنا: الطاعة
موافقة الأمر لا موافقة الارادة. لنا أنه لا نزاع ف أن موافقة الأمر طاعة، إنما النزاع أن المأمور به هل يجب أن يون مرادا أم لا؟
فإذا دللنا عل أن المأمور به قد لا يون مرادا ثبت حينئذ أن الطاعة ليست عبارة عن موافقة الارادة، و إنما قلنا إن اله قد يأمر بما
لا يريد لأن علم اله و خبره قد تعلقا بأن الايمان لا يوجد من أب لهب ألبتة، و هذا العلم و هذا الخبر يمتنع زوالهما و انقلابهما
جهلا، و وجود الايمان مضاد و مناف لهذا العلم و لهذا الخبر، و الجمع بين الضدين محال، فان صدور الايمان من أب لهب
ون مريدا له، فثبت أنه تعالء محالا لا ي‌ون الشونه محالا، و العالم بون عالما بل هذه الأحوال فيعالم ب ه تعالمحالا. و ال
غير مريد للايمان من أب لهب و قد أمره بالإيمان فثبت أن الأمر قد يوجد بدون الارادة، و إذا ثبت هذا وجب القطع بأن طاعة اله

عبارة عن موافقة أمره لا عن موافقة إرادته، و أما المعتزلة فقد احتجوا عل أن الطاعة اسم لموافقة الارادة بقول الشاعر:
         رب من أنضجت غيظا صدره             قد تمن ل موتا لم يطع‌

 رتب الطاعة عل التمن و هو من جنس الارادة.
و الجواب: أن العاقل عالم بأن الدليل القاطع الذي ذكرناه لا يليق معارضته بمثل هذه الحجة الركية.

[2] ـ روح المعان ف تفسير القرآن العظيم، ج‌3، ص: 63: و اطيعوا الرسول‌ المبعوث لتبليغ أحامه إليم ف كل ما يأمركم به
و ينهاكم عنه أيضا، و عن اللب أن المعن اطيعوا اله ف الفرائض و اطيعوا الرسول ف السنن، و الأول أول و أعاد الفعل و إن
كانت طاعة الرسول مقترنة بطاعة اله تعال اعتناء بشأنه عليه الصلاة و السلام و قطعا لتوهم أنه لا يجب امتثال ما ليس ف القرآن
و إيذانا بأن له صلّ اله عليه و سلّم استقلالا بالطاعة لم يثبت لغيره، و من ثم لم يعد ف قوله سبحانه: و اول امرِ منْم إيذانا

بأنهم لا استقلال لهم فيها استقلال الرسول صلّ اله عليه و سلّم.


