
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » أمارات » قطع »

در تاریخ ۱۴ اسفند ۱۳۸۶

امارات _قطع
جلسه 57 

بسم اله الرحمن الرحيم

ادامه سخن امام خمين(ره)

تتمه فرمايش امام(ره) باق مانده است؛ عرض كرديم ايشان م‌فرمايند: اصل مسأله وجوب موافقت التزاميه ثبوتاً امر غير
ممن است؛ يعن موافقت التزاميه ثبوتاً امان ندارد، و در نتيجه، متعلق براى تليف قرار نم‌گيرد. مقدمه اول و دوم سخن

ايشان را بيان كرديم؛ در مقدمه سوم م‌فرمايند: التزام قلب، تسليم قلب، و به تعبير دير عقد القلب نيز ي از مصاديق احوال
قلبيه است.همانطور كه در مقدمه قبل بيان كردند احوال قلب امورى هستند كه حصول آنها قهرى است، اراده و اختيار انسان در

تحقق آنها نقش ندارد، در مانحن فيه نيز التزام به تليف، يك امر غير اختيارى است. اگر مبادى و مقدمات آن حاصل شود،
التزام نيز حاصل م‌شود، در غير اين صورت، التزام نيز حاصل نخواهد شد؛ اما بالاخره خود التزام قلب نسبت به تاليف

شرعيه امرى غير اختيارى و قهرى است. و از اين رو، متعلق تليف قرار نم‌گيرد. 

ايشان م‌فرمايند: اصلا وزان تشريع مانند وزان امور توينيه است؛ شما چطور در امور توينيه م‌دانيد كه النار حار ، حال
اگر بخواهيد از روي اختيار و اراده، در عالم قلبتان، التزام و جزم به اين پيدا كنيد كه النار بارد، چنين چيزى ممن نيست.
وقت در امور توينيه، التزام به ضد ش‌ء امان ندارد، در امور تشريعيه ــ چه امور اعتقاديه و چه امور فرعيه ــ نيز به همين

صورت است؛ اگر ما به وجود بارى تعال و صفات او علم پيدا كرديم، قهراً التزام به آن نيز پيدا مكنيم؛ اگر از طرق شرعيه و
از راه حجج و امارات و ادله به حم ــ مثلا الغسالة نجس ــ رسيديم، دير محال است كه بتوانيم بر خلاف آن التزام پيدا كنيم؛

و قهراً به مدلول همين دليل و حجت التزام پيدا م‌كنيم. به عبارت دير، در صورت که مبادي حالات قلبيه محقق شود، التزام به
آن قهرى است و تخلف از آن التزام محال است.

اشال و جواب

مرحوم امام در ادامه توهم را ذكر م‌كنند كه اصل آن كلام مرحوم محقق اصفهان اعل اله مقامه الشريف است. امام(ره)
م‌فرمايند: اگر كس بويد چطور در مورد كفار، با اينه يقين قلب به نبوت پيامبر داشتند و علم داشتند به اينه پيامبر صادق

است، با اين وجود، در باطنشان مخالفت كرده و التزام به آن پيدا نردند. آيه شريفه 14 سوره مباركه نمل مفرمايد: «و جحدُوا
بِها و استَيقَنَتْها انْفُسهم ظُلْماً و علُوا فَانْظُر كيف كانَ عاقبةُ الْمفْسدِين» آيه م‌‌فرمايد: آنها با اينه يقين داشتند، اما جحدوا ظلماً

و علواً؛ پس معلوم مشود ممن است مبادى تصديقيه يك امرى حاصل باشد، اما در باطن التزام و تسليم نسبت به آن نباشد؛
همانگونه که در قضيه كفار بر طبق آيه شريفه چنين است. ايشان در جواب توهم فرمودهاند: اگر مراد از «جحدُوا بِها» جحد

قلب باشد، اين توهم درست است و اين نقض و اشال بر ما وارد م‌شود؛ اما به نظر ما، مراد از اين انار، انار لسان است؛

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/74
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/64
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


يعن « وجحدوا لفظاً و لساناً »؛ کفار نبوت پيامبر را به زبان انار كردند، اما قلباً به آن يقين داشتند. 

حل مسأله تشريع

ايشان در آخر م‌فرمايند: در باب تشريع كه مگوئيم تشريع ادخال ما ليس من الدين ف الدين است، اگر مراد، قلباً و باطناً
باشد، يعن بوئيم چيزى را كه يقين داريم از دين نيست، قلباً بوئيم از دين است و ملتزم به آن شويم، اين ممن نيست؛ امان
ندارد که انسان بداند چيزى از دين نيست، اما به آن ملتزم شود؛ چنين چيزي محال است؛ و اگر تشريع به اين معنا باشد ــ كه

ظاهر كلمات بزرگان نيز همين است ــ، چيزى كه محال است، چطور نه به آن تعلق پيدا مكند؟، اين محال است.

اما اگر تشريع را بر اساس مسأله التزام قلب نياوريم، بله بوئيم تشريع از مصاديق باب افترا است؛ چيزى را كه انسان مداند
از دين نيست، اگر آن را به دين و خدا نسبت دهد، افتراء عل اله است. در اينجا دير مسأله التزام و تسليم قلب مطرح نيست و
بله يك امر لسان و ظاهرى است؛ در اين صورت، تشريع يك امر ممن و معقول بوده و قابليت تعلق نه و تحريم را نيز دارد.

اما چه كنيم كه ظاهر كلمات بزرگان همان فرض اول است!، يعن م‌گويند: معناي تشريع اين است كه انسان قلباً معتقد و
تسليم شود به اينه آنچه از دين نيست، داخل در دين است.

ذکر ي اشال دير

ايشان گويا در مقام اين هستند که تليف مواردى را كه مظنه‌ى مسأله تسليم قلب است را روشن كنند؛ به همين جهت،
م‌فرمايند: ي از مواردى كه اين مسأله در آن مطرح شده، مطلب است كه مرحوم سيد فشارك استاد مرحوم محقق حائرى ـ

كه مرحوم حائرى نيز استاد امام بودند ــ بيان مکنند. مرحوم فشارك مفرمايد: در قضاياى صادقه ما علم به نسبت داريم؛
وقت در عالم خارج م‌دانيم زيد ايستاده است، در نفس خودمان به نسبت بين زيد و قيام علم داريم؛ اما در قضاياى كاذبه، در
واقع نسبت وجود ندارد، در اينجا مسأله قضيه كاذبه و اين نسبت را چونه تصوير كنيم؟ بالاخره هر قضيهاي نياز به اين دارد

كه ميان موضوع و محمول آن نسبت باشد.مرحوم فشارك فرمودهاند: در باب قضاياى كاذبه، قلباً شخص كاذب جزم به نسبت
پيدا م‌كند؛ در عالم قلبش جزم به اين پيدا مكند كه نسبت وجود دارد، اما در واقع چنين نسبت نيست. به عبارت دير، فرموده

است: قلب انسان اين تجزم را خلق و ايجاد م‌كند. اينجا گويا كس به امام عرض م‌كند: شما كه م‌گوئيد مسأله علم و جزم
از احوال قلبيهاي است كه بايد مبادىاش حاصل شود و اراده و اختيار در آن دخالت ندارد، پس اين فرمايش مرحوم فشارك
چيست؟ ايشان که مگويد قلب انسان خلق نسبت م‌كند و جزم به نسبت پيدا مکند؛ بنابراين، معلوم م‌شود كه متعلق براى

اراده و اختيار قرار م‌گيرد. 

پاسخ امام(ره) از اشال

مرحوم امام در جواب مفرمايند: ما دست از حرفمان بر نم‌داريم؛ همانطور كه گفتيم جميع حالات قلبيه و از جمله علم و
جزم، از امور جعل و اختيارى و ارادى نيست؛ ما برهان آورديم که تا زمان که مبادي علم و جزم بوجود نيايد، التزام به آنها نيز

امان ندارد؛ و براي روشن شدن مطلب به ذکر ي مثال اكتفا مکنند؛ مفرمايد: شما اگر م‌گوئيد جزم يك امر اختيارى در
نفس است، آيا متوانيد الآن جزم پيدا كنيد به اين که يك، نصف دو نيست؟؛ اگر جزم چيزى است كه نفس شما خلق م‌كند و

اختيارى و ارادى است، الان جزم پيدا كنيد كه الواحد ليس نصف الاثنين ؛ و حال آن که نم‌توانيد چنين جزم پيدا كنيد. پس،



معلوم م‌شود جزم يك امر اختيارى و به تعبير ايشان جعل نيست. سپس م‌فرمايد: اگر كس از ما سؤال كند كه در قضاياى
كاذبه مسأله ‌نسبت را به چه صورت حل م‌كنيد؟ مفرمايند: در آنجا م‌گوييم جزم هست اما يك جزم ادعاي است؛ صورة
الجزم است، اما واقعاً جزم نيست. شخص كه م‌گويد من يقين دارم زيد قائم است در حال كه م‌داند در خارج زيد قائم

نيست، اين صورة الجزم دارد، يا به تعبير دير، اخبار به جزم م‌كند؛ اما واقعاً جزم وجود ندارد.

نتيجه سخن امام خمين(ره)

پس، نتيجه فرمايش امام اين مشود که موافقت قلب، تسليم قلب، متعلق تليف قرار نم‌گيرد تا اين که بحث کنيم آيا موافقت
التزام واجب است يا واجب نيست؛ اين يك امرى است كه متوقف بر مبادى است، اگر مبادى حاصل شد، التزام نيز حاصل

مشود. همچنين از لابلاى كلماتشان استفاده م‌شود كس كه نبوت پيامبر را قبول دارد، التزام دارد به ما جاء به النب؛ و دير
نمتوان گفت شخص نبوت پيامبر را قبول دارد اما التزام و تسليم به آنچه که ايشان آورده ندارد. بنابراين، طبق فرمايش ايشان

دير ثبوتاً مجال براى بحث موافقت التزاميه باق نم‌ماند.

تعليقه بر سخن مرحوم امام

اينجا ما بر فرمايش ايشان دو تعليقه و ملاحظه داريم ــ حالا تعبير به مناقشه يا اشال نم‌كنيم ــ. ملاحظه اول: ملاحظهاى است
كه از كلمات مرحوم محقق اصفهان بدست م‌آوريم؛ مرحوم اصفهان در بين كلماتشان م‌فرمايند: وجدان مساعد و موافق با

مسأله موافقت التزام و تسليم قلب است.

ايشان مثال م‌زنند که اگر از طرف رئيس كس را منصوب به كارى كنند، شما يقين داريد كه آن شخص اهليت اين كار را
دارد، اما در باطن هيچ ميل، تسليم و انقيادى نسبت به او نداريد؛ يعن چه بسا انسان نسبت به يك حاكم، نسبت به يك رئيس، با
اين که مداند اهليت و تمام شرايط در مورد آن کار را دارد، اما مع ذلك تسليم او نيست؛ و اگر هم گوش به اوامر او م‌دهد، از

باب خوف و ترس، يا به طمع اجرت است که به او داده مشود.لذا، وجدان بيان مرحوم امام خمين را رد م‌كند. به عبارت
دير، ما م‌پذيريم كه احوال قلب ــ (اين بيان در كلمات اصفهان نيست) ــ اگر مبادى حالات قلبيه حاصل شد، قهراً التزام نيز
پيدا كنيد، علم به درايت و بينش شخص پيدا كنيد، علم به معلومات شخص شود؛ شما اگر علم به تقواى شخص‌حاصل م

پيدا كنيد، مجموعاً براى شما حب به او ايجاد م‌كند؛ اما معنايش اين نيست كه فقط از اين طريق حب حاصل م‌شود. 

آن مقداري که در كلمات امام(ره) وجود دارد، اين است كه امور قلبيه متوقف بر مبادى است و مبادى هم متوقف بر علل است؛
بدون مبادى و علل اين امور محقق نم‌شود.

ول آيا اين امور هميشه به اين صورت هستند؟ يا آن که اگر انسان بدون حصول مبادي، حب به چيزى پيدا کند، يا بدون اين كه
مبادى خوف به وجود بيايد، حب پيدا کند، آيا چنين چيزي ممن نيست؟ عرض ما اين است که علاوه بر آن که وجدان خلاف

فرمايش مرحوم امام را مگويد، از طرف دير، مخواهيم بوئيم ما قبول داريم كه اگر مبادى حاصل شد، اين امور قهراً
حاصل م‌شود؛ اما اينه بوئيم اين امور هميشه به اين صورت هستند، چنين چيزى نيست؛ بله مواردى را داريم كه گاه انسان
بدون اينه انسان كس را ببيند، بدون اينه اطلاع از جزئيات او داشته باشد، فرض كنيد با مجرد تصور، حب به او پيدا م‌كند ـ

اين مقدار براي مبدأ بودن کفايت نمکند ـ و اين ممن است. پس اشال اول ـ كه به نظر من ذيلش از اول مهمتر است ـ اين
است که به امام عرض م‌كنيم: شما در كلماتتان فرموديد وقت مبادى آمد، اين امور قهراً حاصل م‌شود؛ ما اين را م‌پذيريم،



اما اينه اين امور هميشه قهرى هستند و هيچگاه بدون مبادى حاصل نم‌شوند، برهان در كلام شما بر اين معنا وجود ندارد.

ملاحظه دوم: زمان که به روايات مراجعه م‌كنيم، در کتاب کاف در ابواب كتاب الايمان و الفر، باب تحت عنوان «باب ان
الايمان مبثوث ف الجوارح كلها» ــ كه واقعاً ديدن اين روايت براي هر طلبه‌اى لازم است؛ كه بداند ايمان قلب چيست؟ ايمان
چشم چيست؟ ايمان دست چيست؟ ايمان پا چيست؟ نقصان ايمان چيست؟ رجحان ايمان چيست؟ و... ــ يك روايت بسيار
مفصل وجود دارد که در آن آمده است: ما فرض اله عل القلب غير ما فرض اله عل السمع آنچه را كه خداوند بر قلب

واجب كرده است، غير از آن چيزى است كه خداوند بر گوش واجب كرده است و ما فرض اله عل السمع غير ما فرض اله
عل البصر، و ضمن «ما فرض اله عل القلب» مسأله تسليم و انقياد نيز مطرح شده است و آمده: ما فرض اله عل القلب هو
الايمان و الاقرار و التسليم (در بعض از روايات دير تصريح دارد كه تسليم ي از اركان ايمان است)؛ حال، اگر بوئيم تسليم
امر غير ارادى و غير اختياري است، با ظاهر اين روايات سازگارى ندارد. و مرحوم امام بايد در ظاهر اين روايات تصرف كنند

و بويند آنچه كه خدا بر قلب واجب كرده است، يعن آنچه كه مقدماتش را واجب كرده است، و الا حالات قلبيه متعلق براي
تليف قرار نم‌گيرد. اين تصرف در روايات، خلاف ظاهر است.

بله، اگر ما يك برهان صد در صد عقل داشتيم بر اين كه اين امور لا توجد الا بالمبادى، در اين روايات تصرف م‌كرديم، ول آن
مقدار كه در کلمات ايشان وجود دارد، اين است که اگر مبادى اين امور حاصل شود، قهراً اين امور حاصل م‌شوند؛ اما اينه

اين امور بدون مبادى حاصل نم‌شود، در كلام ايشان اثبات نشده است.بنابراين، هم وجدان و هم روايات، اين كلام مرحوم امام
را مورد مناقشه قرار م‌دهند و ما نم‌توانيم آن را بپذيريم و قائل شويم كه ثبوتاً موافقت التزاميه ممن نيست؛ بله همانطور كه

اكثر اصوليين قائل هستند، موافقت التزاميه ثوبتاً ممن است.و السلام.


