
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » أمارات » قطع »

در تاریخ ۰۱ اسفند ۱۳۸۶

امارات _قطع
جلسه 50 

بسم اله الرحمن الرحيم

بررس مسأله در جائ که قطع به حم در موضوع حم مماثل اخذ شود

بحث در اين مسأله است که آيا قطع به حم در موضوع حم مماثل با آن حم اخذ م‌شود يا نه؟ اگر مولا بخواهد بويد اذا
قطعت بوجوب الصلاة تجب عليك الصلاة كه «تجب عليك الصلاة» حم است مثل آن حم كه قطع به آن در موضوع اخذ

شده است. يعن ما دو حم داريم، اما حم دوم مثل براى حم اول است. مرحوم آخوند فرمودند: همانطورى كه اجتماع ضدين
محال است، اجتماع مثلين هم محال است. همان اشال كه در بحث اجتماع ضدين بر مرحوم آخوند داشتيم، در اينجا هم

مطرح است؛ يعن در امور اعتباريه نبايد مسألهى ضدين يا مسأله مثلين مطرح شود. استحاله اجتماع ضدين يا اجتماع مثلين،
در امور واقعيه و حقيقيه است؛ اما در امور اعتباريه، از اين نظر اشال وجود ندارد.

در مورد اجتماع ضدين، گفتيم در امور اعتباريه، اگر قطع به حم در موضوع ضد آن حم اخذ شود، از نظر اجتماع ضدين
اشال را ايجاد نم‌كند، اما از نظر تليف به محال براى ما مشل درست م‌شد؛ امر به محال، يك تال فاسد ديرى غير از
مسأله اجتماع ضدين است. حال، در ما نحن فيه، که م‌گوييم چون از امور اعتباري است، اجتماع مثلين اشال ندارد، و

شارع و معتبِر متواند دو چيزى كه مثل يدير هستند را نسبت به موضوع اعتبار كند، آيا تال فاسدى دارد يا خير؟

بايد گفت: اگر مقصود از مثلين در اينجا اين باشد كه هر كدام از اين دو حم، خودش يك داع مستقل باشد، اين نم‌شود؛
وقت حم اول داعويت و باعثيت دارد نسبت به متعلق دير، براى باعثيت حم دوم مجال باق نم‌ماند و مستلزم لغويت

است؛ هرچند که مولا متواند حم دوم را به عنوان تأكيد حم اول بيان كند. به عبارت دير، اگر بازگشت اجتماع مثلين به
مسأله تأكيد باشد و بوييم حم دوم، حم اول را تأكيد مكند، هيچ اشال ندارد و مانع هم نيست؛ اما اگر به مسأله تأكيد و
تأكد بر نردد و دو حم مستقل مماثل در عرض يدير باشند، بطورى كه هر كدام مستقلا عنوان باعثيت و تحريك را بخواهند

داشته باشند، اشال دارد؛ چرا که مستلزم لغويت است.

براي اين که حم دوم بخواهد به عنوان تأکيد براي حم اول باشد، در شريعت شواهدى وجود دارد؛ شاهد اول اين است که طبق
مبناى مشهور، اگر كس نذر كند واجب را انجام بدهد، اينجا مشهور م‌گويند آن واجب خودش حم دارد و يك حم دير

وجوب هم در اينجا م‌آيد؛ در نتيجه، يك فعل واحد داراى دو حم وجوب مماثل است، اما چون حم دوم عنوان تأكيد براى
حم اول را دارد، مانع ندارد. به اين صورت که خود واجب به تنهاي حم وجوب به آن تعلق گرفته است و اين وجوب به

تنهاي باعثيت و محركيت دارد؛ حم دوم ـ يعن وجوب وفاى به نذر ـ هم م‌آيد آن وجوب اول را تأكيد م‌كند.

شاهد دوم در باب عام و خاص من وجه است؛ اگر مولا در ي دليل بويد «اكرم العالم»، در دليل دوم هم بويد «اكرم
الهاشم»، در اينجا دو وجوب داريم، اگر يك نفر هم عالم باشد و هم هاشم، حم وجوب در مورد اين شخص تأكد پيدا

م‌كند. بنابراين، نتيجه اين شد که مرحوم آخوند م‌فرمايد اجتماع مثلين محال است؛ ول ما عرض كرديم که اجتماع مثلين در

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/74
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/64
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


اعتباريات اشال ندارد؛ اما بايد ببينيم که آيا تال فاسدى دارد يا نه؟ اگر مستلزم لغويت باشد، بايد بوييم درست نيست و از
آمر حيم لغو صادر نم‌شود؛ اما اگر وجوب دوم به عنوان تأکيد براي وجوب اول باشد، دير اشال و مانع ندارد و مستلزم

لغويت هم نيست.

فرق بين اجتماع مثلين و اجتماع ضدين

در برخ از كلمات بزرگان، اين تعبير وجود دارد که بين اجتماع مثلين و اجتماع ضدين فرق است؛ و آن اين كه در اجتماع
مثلين، اين دو حم ناش از دو مصلحت است؛ اما در اجتماع ضدين، حم وجوب ناش از مصلحت و حم تحريم ناش از
مفسده است. فرموده‌اند: درباب اجتماع ضدين، اجتماع مصلحت و مفسده در يك فعل واحد مشود که ممن نيست؛ نم‌شود
بوييم يك فعل واحد، هم داراى مصلحت لزوميه است و هم داراى مفسده لزوميه؛ اما اجتماع مصلحتين ملزمتين در فعل واحد

ممن است و اشال ندارد.يعن مشود که فعل از يك جهت داراى مصلحت ملزمه باشد و اگر خود اين جهت به تنهاي باشد،
ر هم داراي مصلحت لزوميه باشد كه اگر آن جهت دوم هم به تنهاياست براي اين که به حد وجوب برسد؛ از يك جهت دي كاف

موجود باشد، خودش براى وجوب كاف است. 

سپس نتيجه گرفته‌اند كه در اجتماع مثلين، دو مصلحت هست، اما اين دو مصلحت منشأ براى يك اراده اكيده م‌شود؛ و در
اينجا دو اراده مستقله دركار نيست. به عنوان مثال، فرض کنيد صلاة از جهت اين که معراجيت دارد، داراي مصلحت ملزمه

است؛ از نظر اين که تنه عن الفحشاء و المنر هم هست، مصلحت لزوميه دارد؛ لين اين دو مصلحت موجب تعدد اراده
نم‌شود؛ نم‌گوييم که مولا در اينجا دو اراده‌ى مستقله نسبت به صلاة دارد، بله اين دو مصلحت، موجب يك اراده اكيده

م‌شود. ول در باب اجتماع ضدين، نم‌توانيم بويم فعل واحد هم داراى مصلحت لزوميه است و هم داراى مفسده لزوميه
مباشد؛ لذا، تعبيرى كه در كلمات برخ از بزرگان وجود دارد، اين تعبير است كه مقصود از عدم اجتماع مثلين، «عدم
اجتماعهما بحدهما مع وجودهما بواقعهما» است؛ يعن واقع مثلين موجود است.واقعشان اين است كه هر دو ـ يعن دو

مصلحت لزوميه ـ در اينجا هست، اما اين دو مصلحت لزوميه، دو اراده ايجاد نم‌كند که به حدهما يك اراده مستقله است. لين
وقت م‌گوييم اجتماع ضدين محال است، مراد عدم اجتماع به واقعهماست. پس، گفته‌اند: فرق ميان اجتماع مثلين و اجتماع

ضدين اين است که در اجتماع مثلين به واقعهما باق هستند، اما به حدهما باق نيست؛ اما در اجتماع ضدين، نه به واقعهما و نه
به حدهما نيست. 

اشال بر کلام فوق

اين بيان به نظر ما بيان تام نيست؛ ما اصل اين كه يك فعل داراى دو مصلحت لزوميه باشد را م‌پذيريم، اما اينه در اجتماع
ضدين يك فعل نتواند داراى مصلحت و مفسده ملزمتين باشد، اين را نم‌پذيريم. اگر بوييم فعل از ي جهت داراى مصلحت

لزوميه است و از جهت دير داراى مفسده لزوميه است، به عبارت دير، اجتماع مصلحت و مفسده من جهتين در يك فعل
واحد امان دارد، همانطورى كه در اجتماع مصلحتين هم من جهتين بود؛ وگرنه يك فعل را وقت از جهت واحده در نظر بيريم،

يا مصلحت دارد و يا مفسده دارد؛ هركدامش هم باشد، ي به تنهاي بيشتر نيست.اگر بخواهيم بوييم يك فعل داراى دو
مصلحت ملزمه است، بايد دو جهت در آن باشد؛ صلاة من جهة المعراجية يك مصلحت ملزمه دارد و من جهة كونها ناهية عن

الفحشاء و المنر يك مصلحت ملزمه دير دارد. لذا، اجتماع مصلحت و مفسده ملزمتين ممن است و از اين نظر، بين اجتماع
مثلين و اجتماع ضدين فرق نيست.تنها فرق كه در اينجا وجود دارد، اين است كه در اجتماع مثلين، امان اين كه به تأكد بر



گردد، وجود دارد؛ يعن وجوب دوم مؤكد براى وجوب اول باشد؛ وگرنه در همان اجتماع مثلين هم م‌گوييم دو حم در عرض
يدير مستقلا بخواهند داعويت داشته باشند، ممن نيست؛ اگر حم اول داعويت دارد، دير مجال براى حم دوم نيست؛

تحصيل حاصل م‌شود و محال است. بنابراين، فرق که براي اجتماع ضدين و مثلين ذکر کردهاند، به نظر فرق درست نيست.

کلام مرحوم آخوند

بعد از اينه مرحوم آخوند اين فروض را در کفايه بيان فرمودند، از اين سه مورد، يك استثناي م‌كنند و م‌فرمايند: نعم، امان
دارد مولا قطع به يك مرتبه‌ از مراتب حم را در موضوع مرتبه ديرى از همان حم قرار بدهد؛ يعن اگر اين دو حم‌ از نظر
مرتبه مختلف شدند، تمام اين سه صورت ممن است. مولا م‌تواند قطع به يك مرتبه از حم را در موضوع مرتبه ديرى از

همان حم قرار بدهد، يا قطع به مرتبها‌ى از حم را در موضوع مرتبه ديرى از حم مضادش قرار بدهد و يا در موضوع ديرى
، صلاة فتجب عليك الصلاة بوجوب الفعل فرمايند: اگر مولا بفرمايد اذا قطعت بوجوب انشائ م مماثل آن قرار بدهد.ماز ح

در اينجا قطع به وجوب صلاة در مرتبه انشائ را موضوع قرار داده براى وجوب صلاة فعل. آخوند م‌فرمايند: اين مطلب
ممن است و هيچ ي از اشال دور و اجتماع ضدين و اجتماع مثلين لازم نمآيد. مرحوم آخوند همين يك جمله را فرمودهاند

و رد شدند. 

تحقيق مطلب

اينجا چند نته مهم براى تحقيق مطلب وجود دارد كه من رئوسش را عرض م‌كنم. نته اول اين است كه آيا اين بيان مرحوم
آخوند فقط روى مسلك خود آخوند درباب حم درست است؟ ـ (مرحوم آخوند در باب حم قائل است به اينكه حم چهار

مرتبه دارد: 1) اقتضاء 2) انشاء 3) فعليت 4) تنجز؛ اما مسلك مرحوم نائين و مرحوم اصفهان و مرحوم آقاى خوئ و امام
رضوان اله تعال عليهم اجمعين اين است که حم دو مرحله بيشتر ندارد)ـ، يا اين که طبق مسل اين بزرگان نيز بيان مرحوم
آخوند درست است؟اين يك مطلب كه بايد آن را تحقيق كنيم؛ اينجا هم كلمات مرحوم اصفهان را بايد در حاشيه كفايه ببينيد و

هم كلمات امام را و هم كلمات مرحوم آقاى خوئ را. نته دوم اين است كه آيا خارجاً بين مرحله انشاء و فعليت ـ هرچند که به
حسب واقع بين اينها جداي باشد ـ انفاك ممن است؟ قد يقال به اينه نه، خارجاً هرجا انشاء باشد، فعليت هم هست؛ در مقام

تصوير و تصور، م‌توانيم يك مرتبه انشاء درست كنيم و يك مرتبه فعليت، اما درخارج هرجا انشاء باشد، فعليت هم هست. آيا اين
بيان، بيان درست است يا اين كه نه خارجاً هم بين مرحله انشاء و فعليت جدائ و انفاک ممن است؟. اين دو بحث مهم را بايد

تحقيق كنيم كه ان شاء اله ادامهاش را فردا عرض م كنيم. 


