
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » أمارات » قطع »

در تاریخ ۳۰ بهمن ۱۳۸۵

أمارات _قطع
جلسه 49 

بسم اله الرحمن الرحيم

ملاحظه فرموديد اگر مولا بخواهد قطع به حم را در موضوع خود آن حم اخذ كند، مستلزم دور و محال است. نتيجه اين
م‌شود كه وقت ثبوتاً امان اخذ نباشد، اثباتاً هم در هيچ موردى نم‌توانيم بوييم قطع به حم در موضوع آن حم اخذ شده

است.

بررس صورت سوم و چهارم از احتمالات مطرح شده

صورت دير اين بود كه آيا قطع به حم در موضوع مثل آن حم ـ نه خود آن حم ـ اخذ مشود؟ بوييم اذا قطعت بوجوب
الصلاة فتجب عليك الصلاة كه وجوب دوم مثل وجوب اول است؛ يعن ما دو حم داريم. در فرض سابق، قطع به حم در
موضوع خود حم اخذ شده و يك حم داريم، اما در اينجا دو حم داريم که حم دوم مثل حم اول است. آيا اين صورت

ممن است يا نه؟ همچنين صورت چهارم، اگر قطع به حم در موضوع ضد آن حم اخذ شده باشد، مثل اذا قطعت بوجوب
الصلاة فتحرم عليك الصلاة؛ قطع به وجوب موضوع واقع شود براى حرمت صلاة كه ضد وجوب صلاة است. مرحوم آخوند

در اين دو مورد فرموده است: در مورد صورت چهارم از باب اينه اجتماع ضدين محال است، ممن نيست؛ همچنين در
فرض مثل نيز اجتماع مثلين محال است. ايشان به همين مقدار اكتفا كرده و رد شده‌‌اند.

اين بيان مرحوم آخوند (كه بوييم اجتماع ضدين محال است) مبتن است بر اين كه نسبت بين احام در باب شريعت و
تقابلشان را تقابل تضاد بدانيم؛ كما اينه مشهور علما اين را قائل هستند و مگويند احام خمسه تليفيه با همدير تضاد دارند.
مرحوم آخوند در اينجا م‌فرمايند: معناي اين جمله که بويد اذا قطعت بوجوب الصلاة فتحرم عليك الصلاة اين است كه نماز
هم بر او واجب باشد و هم حرام؛ و اين م‌شود اجتماع ضدين.براى اينه نسبت بين احام نسبت تضاد است و اجتماع ضدين
از نظر عقل محال است؛ فرق نم‌كند در مسائل شرع باشد يا غير مسائل شرع. و همينطور در مورد صورت سوم مگويند

اجتماع مثلين مشود که عقلا محال است؛ اگر دو حم، دو وجوب، هردو مثل يدير باشند، اجتماع اينها محال است. 

تحقيق مطلب در نسبت بين احام

اينجا يك بحث اين است كه آيا نسبت بين احام واقعاً نسبت تضاد است؟ ما اين بحث را قبلا در بحث اجتماع امر و نه به
مناسبت‌هاى مختلف عنوان كرديم؛ اما تحقيق اين است كه تعريف كه براى تضاد بيان م‌كنند، اصلا قابل تطبيق بر احام

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/74
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/64
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


شرعيه نيست؛ تضاد را م‌گويند امران وجوديان بينهما غاية الخلاف لا يجتمعان ف ش‌ء و ف مورد الواحد ي از مقومات
تضاد اين است كه بايد هر دو، امر وجودى باشند؛ و مقصود از «وجود» همان وجود حقيق است؛ يعن در بين موجودات

حقيقيه، اين تضاد وجود دارد؛ مثل سواد و بياض كه امران وجوديان هستند.اما بين اعدام، دو عدم، يا بين امور اعتباريه، تضاد
معنا ندارد. انشاء يعن ايجاد المعن باللفظ كه اين يك امر اعتبارى است؛ اينطور نيست كه بوييم يك وجوب حقيق در اينجا
داريم. اگر مقصود از حم همين بعث و زجر باشد، يعن همين انشاء(افعل و لاتفعل) باشد، اينها از امور اعتباريه هستند و در

امور اعتباريه تضاد راه ندارد. 

بيان امام(ره)

امام رضوان اله عليه اين بحث را در كتاب انوار الهداية، جلد اول، صفحه 126 منقح كردهاند؛ ايشان در آنجا اين مطلب را
دارند: چون احام از امور اعتباريه هستند، انشاء يك امر اعتبارى است، تضاد در اينجا معنا ندارد. ما نم‌توانيم بوييم بين خود

وجوب و خود حرمت، انشاء وجوب يا انشاء حرمت، بين انشائها كه مقصود از انشاء، منشأ است(يعن آن معناي كه با انشاء
ايجاد م‌شود)، تضاد وجود دارد؛ چون تضاد بايد بين دو امر وجودى حقيق باشد؛ اما بين دو امر اعتبارى بحث تضاد امان

ندارد.لذا، ملاحظه فرمودهايد كه در باب اجتماع امر و نه، مگويند: امر و نه در ش‌ء واحد شخص، هر دو اجتماع پيدا
م‌كنند؛ اگر واقعاً بين اينها تضاد باشد، نبايد امان داشته باشد كه در يك مورد شخص معين، در يك واحد شخص، هم امر

موجود باشد و هم نه. بنابراين، بين وجوب و حرمت هيچ گونه تضادى وجود ندارد. 

توجه به ي نته

نته‌اي كه بايد به آن در اينجا توجه شود، اين است كه دو مطلب در كلمات مشهور وجود دارد که بايد آنها را كنار يدير قرار
بدهيم. يك مطلب اين است كه مشهور تصريح كردهاند بين احام خمسه تليفيه تضاد موجود است؛ و مطلب دوم اين که

گفته‌اند مقصود از احام، همين بعث و زجر است كه با يك الفاظ انشاء م‌شود؛ وقت م‌گويند «إفعل» با اين بعث و تحريك
م‌كند؛ با «لا تفعل» نيز زجر و ممانعت م‌كند.پس مشهور در يجا گفتهاند بين احام شرعيه تضاد است و در جاى دير

احام را به انشائيات معنا كردهاند؛ نتيجه اين م‌شود كه خود مشهور بايد بويند بين دو حم انشائ كه ي وجوب است و
ي حرمت، ي بعث است و ي زجر، تضاد وجود دارد. ظاهر كلامشان هم همين است و آنچه كه ما در اينجا م‌خواهيم

انار كنيم، همين مطلب است. 

بيان مرحوم اصفهان

بله، يك بيان را مرحوم محقق اصفهان دارند؛ ايشان م‌فرمايند: به نظر ما در احام تضاد من حيث المنته است؛ «من حيث
المنته» يعن شما با «إفعل» م‌خواهيد در مخاطب انبعاث ايجاد كنيد؛ و با «لا تفعل» م‌خواهيد او را زجر دهيد و از اين كار

منع كنيد. اين انبعاث و انزجار كه از آن تعبير مكنيم به «تضاد من حيث المنته» امان ندارد؛ يا به تعبير خيل روشن‌تر،
بجاى اين كه بوييم تضاد من حيث المنته، م‌گوييم تضاد در مقام امتثال.شارع اگر بخواهد يك فعل را هم واجب كند و هم

حرام، از نظر مقام امتثال، ملف نم‌تواند اين را هم اتيان كند و هم ترك كند. بنابراين، اينجا از حيث امتثال تضاد است، اما از



حيث خود انشاء كه يك امر اعتبارى است و ظاهر كلام مشهور كه م‌گويند بين احام شرعيه تضاد است، يعن بين جعل
وجوب و جعل حرمت تضاد است، تضادي نمباشد و اين مطلب قابل قبول نيست. 

تحقيق مطلب

آيا فقط بايد همين فرمايش مرحوم اصفهان را بوييم که تضاد از حيث منته(مقام امتثال) است؟ يا اينه نه، ما متوانيم به يك
مرحله قبل هم برويم و بوييم تضاد در مبدأ هم وجود دارد.، مبدأ يعن همان ملاكات، حب و بغض، اراده و كراهت؛ محال است
كه شارع يا مولاى حيم در يك زمان واحد، نسبت به يك ش‌ء هم اراده داشته باشد و هم كراهت. مبدأ براى وجوب، اراده است؛
مبدأ براى حرمت، كراهت است؛ مولا وقت بخواهد يك چيزى را حرام بند، اول بايد نسبت به انجام آن فعل كراهت داشته باشد،
يعن آن فعل براى مولا ناخوشايند باشد تا بعد بيايد آن را حرام بند؛ حت يك مرحله دير، خود اراده ناش م‌شود از مصلحت،

و كراهت ناش م‌شود از مفسده اجتماع؛ و مصلحت و مفسده در مورد واحد و در ش‌ء واحد محال است و امان ندارد.
امان ندارد كه يك فعل، هم داراى مصلحت باشد و هم داراى مفسده باشد.

بنابراين، نتيجه اين م‌شود كه ما تضاد بين احام را قبول داريم، اما نه در مرحله جعل و انشاء، نه در آنچه كه عنوان امر
اعتبارى دارد، بله يا در منته است كه از آن تعبير به مقام امتثال م‌شود؛ يا من حيث المبدأ است كه مبدأ را يا م‌گوييم اراده

و كراهت است و يا مسأله مصلحت و مفسده است. حال، در مانحن فيه، آيا مولا م‌تواند بفرمايد اذا قطعت بوجوب الصلاة
فتحرم عليك الصلاة ؟ مشهور مثل مرحوم آخوند تا ناهشان به اين قضيه م‌افتد، م‌فرمايند: اين اجتماع ضدين مشود و

محال است؛ چون م‌گويند بين خود وجوب و خود حرمت تضاد است.اما ما به تبع مرحوم امام و مرحوم اصفهان در حاشيه
كفايه، مگوييم که نسبت بين خود احام تضاد نيست؛ بنابراين، در اين مورد نمتوانيم از راه اجتماع ضدين وارد شويم و

بوييم محال است؛ چون بين خود انشائيات تضادى وجود ندارد. بعد از آن که اجتماع ضدين كنار م‌رود، آيا اصلا گفتن چنين
جمله‌اى درست است يا نه؟ 

اينجا ما بايد يا از اين راه وارد شويم که بوييم چنين تليف، تليف به محال مشود؛ براى اين كه ملف نمتواند ي عمل و
فعل واحد را هم بجا آورد و هم آن را ترک کند؛ لذا، گفتن اين جمله صحيح نيست؛ چون امتثال چنين تليف براي ملف محال

است؛ امر به محال و تليف به محال نيز درست نيست و محال است. و يا مسأله ‌لغويت را مطرح كنيم و بوييم: اگر مولا فرمود
اذا قطعت بوجوب الصلاة فتحرم عليك الصلاة ، اينجا لغو م‌شود؛ يعن اين تليف كه مولا م‌كند، اثرى برايش مترتب

نم‌شود و لغو م‌شود. بالاخره، آنچه كه م‌خواهيم بيان كنيم، اين است كه در اينجا ما نم‌توانيم از راه اجتماع ضدين وارد
شويم.

بيان دير حل اشال تضاد

البته يك بيان براي حل اشال در اينجا ذکر شده است؛ مشهور كه م‌گويند بين خود احام تضاد است، برخ اشال كردهاند
که اينجا تضاد لازم نم‌آيد؛ اگر مولا گفت اذا قطعت بوجوب الصلاة فتحرم عليك الصلاة ، بين صلاة اول و صلاة دوم فرق
است. در اذا قطعت بوجوب الصلاة قطع به وجوب صلاة من حيث ه ه تعلق پيداكرده است، ول در تحرم عليك الصلاة

حرمت به صلات كه مقطوع الوجوب است، تعلق پيدا كرده و نه صلاة من حيث ه ه؛ و چون بين متعلق‌ها فرق است، تضاد
لازم نم‌آيد. به عبارت دير، مشهور م‌گويند اگر مولا بويد الصلاة من حيث ه ه واجبة و محرمة تضاد لازم م‌آمد، اما

اگر بويد «الصلاة من حيث ه واجبة و من حيث اين كه در موضوعش قطع اخذ شده است محرمة» دير تضاد لازم نمآيد



و شبهه تضاد بر طرف م‌شود. 

اشال به بيان فوق

روشن است كه بيان فوق براي حل اشال تضاد، باطل است؛ براى اينه اطلاق صلاة من حيث ه شامل صلاة مقطوع
الوجوب هم م‌شود. وقت م‌گوييد وجوب به صلاة من حيث ه تعلق پيدا كرده، اين من حيث ه اطلاق دارد که يك فردش

همان صلاة مقطوع الوجوب است؛ لذا، باز تضاد به وجود م‌آيد. بنابراين، راه همين است كه عرض كرديم؛ و اصلا اينجا نبايد
مسأله را از باب اجتماع ضدين حل كرد؛ بله يا بايد مسأله تليف به محال و يا مسأله لغويت را در اينجا مطرح كرد.


