
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » اصول عملیه » تنبیهات استصحاب (تنبيه اول تا چهارم) »

در تاریخ ۱۶ آذر ۱۳۹۲

تنبیهات استصحاب
جلسه 35 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

خلاصه جلسه قبل 

در تنبیه دوم مرحوم آخوند که انصافاً فهم اینه مراد آخوند چیست و محل نزاع کجاست؟ ما دو جلسه را صرف همین بحث
کردیم و تقریباً محل نزاع روشن شد. محل نزاع بر حسب آنچه که ما استفاده کردیم خلافاً للإمام قدس سره و جمع دیری و تبعاً
لمرحوم نائین محل نزاع در فعلیت و عدم فعلیت یقین نیست. محل نزاع در این است که اگر ثبوت متیقّن احتمال و تقدیری
باشد، اگر ی ثبوت مسلّم نباشد و عل تقدیرٍ باشد آیا اینجا استصحاب جریان پیدا مکند یا خیر؟ این محل نزاع است. ولو
عرض کردیم مرحوم اصفهان هم این را قبول ندارد و امام هم بحث را بردند روی فعلیت و عدم فعلیت یقین، اما محل نزاع این
است. حالا اگر بوئیم نزاع در این باشد، این تعابیر و عناوین را کنار بذاریم، نزاع در تنبیه دوم در این است که آیا اگر متیقّن
ما از طریق اماره ثابت شده باشد یا از طریق اصل عمل ثابت شده باشد، به عبارة اُخری اگر حالت سابقه بر طبق ی امارهای

باشد، آیا در چنین موردی استصحاب جریان دارد یا خیر؟

(سؤال و پاسخ استاد): مناسب بود آخوند از اول مآمدند نزاع را اینطور مطرح مکردند که همان طوری که در صورت که ما
ی ،ه زید زنده است قبلاکند، اگر یقین داشتیم به اینداریم اینجا مسلم استصحاب جریان پیدا م ثبوت به ی یقین وجدان
سال پیش، یقین به حیات زید داشتیم، یقین وجدان، الآن ش داریم در حیات زید قدر مسلّم از روایات استصحاب چنین

موردی هست، مگوئیم اینجا استصحاب مکنیم حیات زید را، به شرط که بر این حیات زید ی اثر شرع بار شود.

یقین نیست. نه بالفعل و نه تقدیراً، ی نیست، اصلا داریم اما یقین وجدان ثبوت که ما ی حالا بحث در این است آیا جای
امارهای آمده برای ما چیزی را آورده، آیا اینجا استصحاب جریان دارد یا خیر؟

بوئیم تنبیه دوم در این است که آیا در جای که حالت سابقهی ما مودای علم وجدان نیست، حالت سابقهی ما مودای اماره
ای اماره قابل استصحاب هست یا نه؟ آیا مفاد اصل عملاست. آیا مود اصل عمل است، یا حالت سابقهی ما مطابق با ی

قابل استصحاب هست یا خیر؟ این دیر مطلب است خیل روشن و واضح، از جهت بیان نزاع.

محورهای مورد بحث در تنبیه دوم

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/1678
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/65
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


این بحث ما دو محور دارد که باید به هر دو محور توجه شود یا بله سه تا محور؛ ی محور این است که ما باشیم و این روایات
استصحاب، یقین در این روایات استصحاب، اگر کس گفت ظهور در یقین وجدان دارد. اینجا دیر هیچ راه باق نمماند و
نتیجهی این بحث روشن مشود، اگر کس گفت یقین در این روایات یقین وجدان است اولا، و موضوع است ثانیا، و
موضوع صفت است، یعن همین صفت یقین برای مولا در این روایات استصحاب دخالت دارد، لأنّ کنت عل یقین، بوئیم
این کلمهی یقین را حمل کنیم بر یقین موضوع صفت. اگر موضوع صفت شد دیر بحث روشن است، همه مگویند

.شود، این ینم صفت ه، قائم مقام یقین موضوعیامارات، اصول عملی

پس ی محور این است که بحث کنیم این یقین به چه نحوی اخذ شده که در خود همین احتمالات وجود دارد که بیان مکنیم،
این ی بحث است.

محورهای که باید اینجا مورد توجه قرار بدهید تا ببینید چطور وارد بحث شوید و چطور خارج شوید. ی محور همین است که
یقین در این روایات استصحاب را ما چه معاملهای باید با آن داشته باشیم؟

محور دوم این است که آیا ما امارات و اصول عملیه را بوئیم قائم مقام یقین هست یا قائم مقام یقین نمشود. این هم ی از
محورهای است که باید بحث شود.

گفتند مرحوم آقای بروجردی قدس سره استاد بزرگ داشتند در اصفهان مرحوم آقای درچهای، معروف است و فضلای
اصفهان مرحوم آقای درچهای را که از بزرگان زمان خودش هم بوده مشناسند. ایشان وقت درس مگفته یادداشتهای را
برمداشتند و طبق او بحث مکرده و غالباً هم درس را تعطیل نمکردند، خیل تعطیلاش نادر بوده، هر چه ایام مرسید
طلبهها مگفتند امروز تعطیل کنید، مفرمودند نه، درس نباید تعطیل بشود، معروف این است که روز عاشورا را تعطیل مکردند
و بقیهی ایام را درس مگفتند. بعد مگفتند این طلبهها دلشان مخواست ی روز درس تعطیل بشود ایشان تشریف مآوردند
منشستند روی ی تش، این کاغذی که نوشته بودند برای درس معمولا زیر آن تش مگذاشتند، ایشان مخواهند بروند
تجدید وضو کنند و برگردند، ی از طلبهها این کاغذ را برمدارد و مرود، درس آن روز تعطیل مشود. حالا گاه اوقات

اشالات وسط بحث ذهن را ی دفعه ...

کلام محقق اصفهان

[1]

را از مرحوم محقق اصفهان عبارت رسیم؟ قبلاحالا این محور اول را مورد بحث قرار بدهیم ببینیم خودمان به چه نتیجهای م
اعل اله مقامه الشریف ذکر کردیم، مرحوم محقق اصفهان فرمودند در این روایات استصحاب در کلمهی «یقین» چهار
احتمال وجود دارد: ی احتمالش که همان یقین وجدان موضوع صفت باشد، بوئیم شارع مگوید چون این صفت یقین
برای تو قبلا بوده شما الآن هم که ش داری آن یقین را نشن، آن یقین را ابقاء کن، این ی احتمال. عرض کردیم نتیجهی این
احتمال این است که اگر کس گفت این یقین، یقین موضوع صفت هست، صفت یعن خودِ این صفت حاصلهی در نفس این
انسان یقیندار، اینجا دیر نه امارات مجال برای استصحابش هست و نه اصول عملیه، چون نه امارات جای این یقین را

مگیرد و نه اصول عملیه جای این یقین را مگیرد.

احتمال دوم، فرمودند این یقین موضوع نباشد بله کاشف محض و معرف صرف باشد که ما در جلسهی گذشته این عبارت
مرحوم اصفهان را خواندیم و اصفهان فرمود اگر ما یقین را معرف صرف و کاشف صرف قرار بدانیم مفاد دلیل استصحاب



این مشود، إذا ثبت شء و ش ف بقائه یجب إبقائه، إذا ثبت شء و ش ف بقائه، اینجا یجب ابقائه. دیر بحث یقین به ثبوت
مطرح نیست چون روی این احتمال مگوئیم خود یقین معرف و کاشف محض است، ملازمه بین ثبوت واقع شء (نه یقین به

ثبوت) و بقاء آن شء است. ملازمه بین اینهاست.

مرحوم اصفهان فرمود آخوند مرادش همین است یعن در این تنبیه دوم آخوند اصلا آمده این مسئلهی یقین را کاشف محض و
معرف صرف قرار داده، ملازمه بین ثبوت و بقاء است. ثبوت هم یعن اگر واقعاً ی شیئ ثابت باشد باق است.

ما ی وقت هست که مگوئیم بین یقین به ثبوت و بقاء ملازمه است، مگوئیم شارع با روایات استصحاب مآید بین یقین، و
بقاء ملازمه قرار مدهد. اما طبق این احتمال که بوئیم یقین کاشف و معرف است، مگوئیم بین ثبوت ولو این ثبوت برای ما
معلوم نباشد اما مگوئیم احتمال، مگوئیم اگر چنین چیزی ثابت باشد بین آن ثبوت واقع و بقاء ملازمه وجود دارد و مرحوم
اصفهان فرمودند آخوند همین را مخواهد بوید که ملازمه بین ثبوت و بقاست. همین جا دوباره ترار کنم، اصلا بحث یقین
فعل و یقین تقدیری در کار نیست در عبارت مرحوم آخوند، این ی احتمال که در این کلمهی یقین است که این را در جلسهی

گذشته عبارت را توضیح دادیم .

خود مرحوم اصفهان در مورد همین احتمال ی تحقیق دارند که ما تحقیق ایشان را بعد ذکر مکنیم، الآن مخواهیم احتمالات
در این کلمهی یقین را بیان کنیم.

این در عبارت اصفهان ت، منتهحج وئیم یقین یعناحتمال سوم این است که ما از کلمهی یقین مطلق الحجة را اراده کنیم، ب
دو فرض آمده، یعن مشود احتمال سوم و چهارم. در بعض از کلمات فقط آمدند ی جور گفتند، اینه بوئیم یعن حجت. لا
تنقض الیقین بالش را بوئیم لا تنقض الحجة بلا حجة، که از یقین حجت اراده شود. اما حالا اجازه بدهید عبارت اصفهان را
بخوانیم ببینیم این دو فرض که ایشان مطرح کرده چیست؟ مفرماید الثان ... که این الثان طبق ترتیب ما مشود الثالث. آن
یقین وجدان صفت را ایشان نفته. ارادة مطلق الحجة من الیقین و تعلیق منجزیة احتمال البقاء عل وجود المنجز، ما بوئیم
منجزیت احتمال بقاء، معلّق بر وجود ی منجز است. به تعبیر خود ایشان ملازمه بین المنجزین است، مگوئیم احتمال بقاء اگر
بخواهد منجز باشد معلّق بر وجود ی منجز دیری است که آن منجز خواه منجز عقل باشد یا شرع. ملازمه بین المنجزین
است نه بین ثبوت و بقاء. در احتمال قبل که ایشان فرمود مراد آخوند همین است، مگفتیم ملازمه بین کون سابق و بقاء آن

است.

خیل ساده ملازمه آنجا این است که شارع مخواهد بوید اگر ی چیزی بوده، هست. اما در اینجا ملازمه بین این است که
اگر ی چیزی منجز بوده حالا منجزش مخواهد عقل باشد یا شرع، بین آن منجز و منجزیت احتمال بقاء ملازمه است. لا بین
زیت هم ملازمهای نیست. یعنزیة احتمال البقاء، بین خود ثبوت و منجفرمایند و لا بین الثبوت و منجالثبوت و البقاء، باز م
بوئیم چون بوده، احتمال بقاء منجز، نه! ملازمه بین المنجزین است، شارع مگوید چون شما قبلا منجز داشت بین آن منجز و

منجز البقاء ملازمه وجود دارد. طرفین ملازمه دو تا منجز است؛

احتمال بعد که روی کلام اصفهان مشود احتمال ثالث، ارادة مطلق الحجة من الیقین، باز در این احتمال هم مگوئیم از یقین
حجت اراده شود، لن جعل منجز الثبوت منجزاً للبقاء، بوئیم آنچه منجز ثبوت است منجز بقاست. منجز ثبوت را ما منجز بقاء
قرار بدهیم. فرقش با احتمال قبل این شد که در احتمال قبل مگفتیم ملازمه بین المنجزین است. اما در این احتمال مگوئیم
شارع با روایات استصحاب مخواهد بوید همان که منجز ثبوت است منجز بقاست. همان که آمد ثبوت را برای ما تنجیز کرد

منجز الثبوت منجز البقا.



خودِ مرحوم اصفهان هم به اینجا که مرسند مفرمایند کما هو ظاهر الاخبار، یعن ظاهر روایت استصحاب هم همین است،
لأن مفادها ابقاء الیقین، مفاد روایات استصحاب ابقاء السابق نیست، ابقاء الیقین است، لا التمس باحتمال البقاء مفاد

استصحاب این است که همان یقین که داشت همان را ابقاء کن، یعن منجز ثبوت منجز بقاء است.

پس ما وقت رسیدیم به اینه بوییم جای یقین را بذاریم حجت، و جای ش را بذاریم لا حجت، مگوئیم ارادهی حجت از
یقین دو جور است، ی جور این است که بوئیم روایات در مقام بیان ملازمهی بین المنجزین هستند، ی منجز ثبوت داریم و
ی احتمال بقاء، منجزیت احتمال بقاء، مخواهد بوید بین این دو منجز ملازمه وجود دارد، و دوم اینه بوئیم منجز ثبوت

خودش منجز برای بقاست.

کلام مرحوم امام در مانحن فیه

خود امام رضوان اله تعال علیه در رسالهی استصحابشان وقت این بحث را مطرح مکند، چون عرض کردم در این تنبیه
محور اساس این است؛یعن شما باید ذهن شریف تان را روی این متمرکز کنید، ی مقدار هم برگردید به بحثهای اول
وصف وئید این روایات را چطور باید معنا کنیم؟ آیا یقین در این روایات را موضوعاستصحاب در روایات، در سال گذشته، ب
معنا کنیم؟ ی. موضوع طریق معنا کنیم که همان کاشفیت محضه شود، دو. مطلق الحجة معنا کنیم، سه. منته مطلق

الحجة خودش دو تا احتمال داشت که آن دو احتمال را در کلام اصفهان ذکر کردیم.

امام رضوان اله علیه در صفحه 78 بعد از اینه احتمالات را ذکر مکنند مفرمایند این روایات استصحاب ظهور در همان
یقین عل وجه الموضوعیة دارد، منته مفرمایند به نظر ما موضوع وصف نیست، موضوع طریق است. بعد از اینه
احتمالات را ذکر مکنند مفرمایند و الاقوی هو الاول، اول این است که این یقین به نحو موضوع است، فإنّ الظاهر من جمیع
ادلة الاستصحاب أنّ الیقین المقابل للش لأجل کونه مبرماً لا ینقض للش و أنّ العنایة ف زمان الش إنّما لأجل مسبوقیته
بالیقین. مفرماید ما باشیم و ادلهی استصحاب، ادلهی استصحاب مگوید تمام محور روی خود یقین است، عدم عنایت و
نقض شود، منته امر مبرم است نباید با ش ه یبر ای این است که این مسبوق به یقین است، و یقین بما این توجه به ش
مفرمایند این اخذ یقین در این روایات حیثیتش حیثیت تقییدیه نیست، حیثیت تعلیلیه است. یعن شارع نمگوید این یقین
نفسان که به عنوان ی صفت در نفس توست، نه! چرا یقین لا ینقض بالش؟ مفرمایند لحفظ الواقع، مفرمایند اخذ یقین

جهت تعلیل لحفظ الواقع است، حالا خواه اصابهی به واقع بند یا نند!

فتحصل أن الیقین و الش مأخوذان فیه عل جهة الموضوعیة لن اخذ الیقین بما أنّه طریق و کاشف، اینجا این مطلب را بیان
مکنند و بعد در چند سطر دیر برای اینه این اشال در این بحث را حل کنند مفرمایند إنّ العرف لأجل مناسبة الحم و

الموضوع یلغ الخصوصیة و یحم بأن الموضوع ف الاستصحاب هو الحجة ف مقابل لا حجة.

ابتدا مفرمایند ما باشیم و ظاهر ادلهی استصحاب، یقین موضوع است، ی. این یقین موضوع به عنوان طریق است، دو.
بعد در آخر مفرمایند عرف با قرینهی مناسبت حم و موضوع مآید این یقین را الغاء مکند، لا تنقض الیقین بالش را
مگوید لا تنقض الحجة بلا حجة، و در نتیجه مفرمایند امارات، اصول عملیه، حالا دیر در کلامشان ایشان جدا نردند بحث
امارات و اصول عملیه را که باید این بحث جدا شود، کما اینه مرحوم آقای خوی قدس سره در مصباح الاصول اینها را جدا
کردند اما ایشان دیر جدا نمکنند، مفرمایند ملاک این است لا تنقض الحجة بلا حجة، یعن در آخر همان مطلب که مرحوم
شود. یعنز الثبوت منجز البقاء، به همان مطلب ایشان ختم مفرماید ظاهر روایات استصحاب این است که منج م اصفهان
از اول قبول مکنند این روایات ی ظهوری در موضوعیت دارد ول موضوع طریق است اما مفرمایند نه این موضوع
طریق را هم عرف الغاء خصوصیت مکند مگوید مراد از لا تنقض الیقین بالش لا تنقض الحجة بلا حجة، بعد سه تا مؤید



برای خودشان مآورند که این صفحهی 78 استصحاب امام را ببینید.

آدرس هم که مال مرحوم اصفهان هست را هم ببینید، جلد پنجم نهایة الدرایة صفحه 130 به بعد. خودتان هم فر کنید که
بالأخره ما اینجا این یقین و ش در این روایات را چطور معنا کنیم؟ هر طور معنا کنیم ی نتیجهی جدای دارد.

وصل اله عل محمد و آله الطاهرین

[1] ـ نهاية الدراية ف شرح الفاية ( طبع قديم ) ؛ ج‌3 ؛ ص154
ون اليقين كاشفاً محضاً، و معرفاً صرفاً إلدليل الاستصحاب بأحد وجوه ثلاثة:الأول: أن ي هذا‐ لا بد من التصرف ف و عل
نفس الثبوت الواقع.فيون مفاده كما إذا قيل: إذا ثبت ش‌ء و شك ف بقائه يجب إبقاؤه، فيفيد الملازمة بين ثبوت ش‌ء واقعاً و
بقائه ظاهراً و حيث أنّ البقاء تعبدي ظاهري‐ ف مورد الشك ف البقاء‐ يون حماً ظاهرياً، و حيث أنّ البقاء تعبدي ظاهري‐
ف مورد الشك ف البقاء‐ يون حماً ظاهرياً لا حماً واقعياً، و لا يتوقف هذا المعن عل تعقل جعل الملازمة بل عل جعل
تقدير ثبوته.و عليه فإذا قامت حجة عل م بقاء علثبوته واقعاً، فينتزع الملازمة بينهما من سنخ جعل الح م ظاهراً مرتباً علالح
الثبوت، كانت حجة عل البقاء التعبدي، لأن الحجة‐ عل أحد المتلازمين‐ حجة عل الآخر، و يون منجز الثبوت منجزاً للبقاء،
لمان التلازم المحقق بتعليق البقاء التعبدي عل ثبوت الواقع، و إن لم يحرز فعلية البقاء التعبدي بسبب عدم إحراز المعلق عليه،

.و هو الثبوت الواقع
الثان: إرادة مطلق الحجة‐ القاطعة للعذر‐ من اليقين و تعليق منجزية احتمال البقاء عل وجود المنجز الأعم من العقل و
ل علالأو فيفيد الملازمة بين المنجزين، لا بين الثبوت و البقاء و لا بين الثبوت و منجزية احتمال البقاء‐ كما ف ،الشرع

الشقّين المتقدمين‐ و يمن عل هذا الوجه تعليق التعبد بالبقاء عل وجود المنجز للثبوت‐ بناء
عل كون مفاد دليل الاستصحاب حماً نفسياً لا طريقياً‐ فإذا قام الخبر عل الحم ف الزمان الأول و شك ف بقائه ف الزمان
الثان، يون شرعاً محوماً بالبقاء واقعاً، و ان لم يلتفت إل أنه متعبد به.الثالث‐ إرادة مطلق الحجة‐ القاطعة للعذر‐ من
اليقين، لن جعل منجز الثبوت منجزاً للبقاء، كما هو ظاهر الاخبار لأن مفادها إبقاء اليقين‐ أي المنجز‐ لا التمسك باحتمال
البقاء، و يتعين‐ حينئذٍ‐ كون الاستصحاب حماً طريقياً.و هذان الوجهان أول من الوجه الأول، للتحفظ فيهما عل اليقين

بالجهة الجامعة له مع سائر افراد الحجج، دون الأول المبن عل جعله معرفاً محضاً للثبوت


