
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » اصول عملیه » تنبیهات استصحاب (تنبيه اول تا چهارم) »

در تاریخ ۱۲ آذر ۱۳۹۲

تنبیهات استصحاب
جلسه 34 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

محل نزاع در تنبیه دوم 

عرض کردیم بر حسب آنچه که ظاهر از عبارت مرحوم آخوند در کفایه است، در این تنبیه دوم آخوند دنبال این است که اگر
مستصحب ثبوت تقدیری داشته باشد اینجا محل برای جریان استصحاب است و در باب امارات روی مبنای خود مرحوم آخوند
ولو ما حم به حسب ظاهر نداریم اما ی ثبوت تقدیری وجود دارد و مرحوم آخوند در این تنبیه دوم دنبال این نیستند که آیا
یقین تقدیری کاف است یا نه؟ و یا دنبال این نیستند که آیا در یقین فعلیت معتبر است یا معتبر نیست؟ ظاهر عبارت ایشان بحث

در ثبوت تقدیری است.

ایشان مفرمایند بین ثبوت تقدیری و تعبد به بقاء بر طبق ادلهی استصحاب ی ملازمهی ظاهریه وجود دارد. ملازمه ی طرفش
ثبوت است و ی طرف بقاء است، نه اینه ی طرفش یقین باشد و طرف دیر بقاء. مفرمایند دو طرف ملازمه ییش ثبوت
ی شء در ی زمان است و دیری بقاء است. اگر ما بوئیم ادلهی استصحاب ملازمهی ظاهریهی تعبدیه بین یقین به ثبوت و
بقاء ایجاد مکند، دیر محل برای جریان استصحاب در امارات بر طبق مبنای آخوند نیست اما اگر گفتیم ادلهی استصحاب
یه بین ثبوت واقع و بقاء ایجاد مکند، مسئلهی یقین در میان نیست. همین که مرحوم آخوند در جواب آن ملازمهی ظاهر
اشال فرمودند یقین کاشفیت دارد، مرآتیت دارد، برای آن متیقّن و آن ثبوت شء. وقت این چنین شد آن وقت مگوئیم در باب
امارات هم ما ی ثبوت تقدیری داریم، آن حم واقع عل فرض اینه این اماره مصادف با او باشد ثبوت دارد و همین در باب

استصحاب کفایت مکند.

عبارت را مرحوم آخوند دارد؛ این عبارت را در شروح و حواش مختلف معنا کردند  و بعض اصلا نتوانستند درست روشن
کنند من باز این را ترار مکنم. مرحوم آخوند مفرمایند فتون الحجة عل ثبوته حجةً عل بقائه تعبداً للملازمة بین البقاء و
الثبوت واقعاً. دیروز عرض کردیم این فتون الحجة عل ثبوته مراد چیست؟ یعن همان امارهای که حجت است بر ثبوت مودای
خودش عل فرض المصادفة، ادلهی استصحاب مگوید بین همین حجت بر ثبوت و حجت بر بقاء ملازمه است. للملازمة، طبق
این بیان که ما عرض کردیم این للملازمه یعن ملازمهی ظاهریه، ملازمهای است که مستفاد از ادلهی استصحاب است. بین
البقاء و الثبوت واقعاً، این واقعاً قید برای ثبوت است. در بعض از شروح و حواش این واقعاً را برگرداندند به آن ملازمه و
گفتند ملازمهی واقع بین بقاء و ثبوت. نه! ملازمه یعن ملازمهی ظاهریه که از ناحیهی دلیل استصحاب مآید بین بقاء و ثبوت

واقعیه.

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/1678
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/65
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


بیان مرحوم نائین در ایضاح بیان مرحوم آخوند 

وقت ه باز محل نزاع چیست؟ مرحوم نائیندر این هم از مرحوم اصفهان کلام نقل کنیم و ی را از مرحوم نائین کلام ی
مخواهد عبارت آخوند را توضیح بدهد درست به همین مطلب که ما عرض کردیم ایشان فرموده. این عبارت مرحوم نائین در
فوائد الاصول است در جلد چهارم صفحه 403 به بعد؛ «إن الاستصحاب لا یتوقّف عل ثبوت المستصحب» مسئله را ایشان
اصلا روی یقین نمآورد!  تعبیر نائین این است که کلام آخوند به تحریرٍ منّا، معلوم مشود که عنایت داشته یعن شاید دیران
طور دیری فهمیدند، دیران کلام آخوند را طور دیری معنا کردند اما نائین مفرماید بتحریرٍ منّا، من کمتر دیدم در فوائد
الاصول این تعبیر پیش بیاید، این تعبیر جای است که ی عبارت ی مقدار اجمال دارد و محتملات در آن وجود دارد،

مفرماید آنطور که ما مفهمیم و بیان مکنیم این است «ان الاستصحاب لا یتوقف عل ثبوت المستصحب»

[1] اصلا بحث یقین در میان نیست، «بل یف ف الاستصحاب الش ف البقاء عل تقدیر الثبوت» استصحاب در او ش در

بقاء عل تقدیر الثبوت کفایت مکند. باز دو مرتبه مفرماید «بمعن أن الاستصحاب إنما هو حم مجعول ف مرحلة بقاء
الشء» مفرماید اصلا جوهر استصحاب در مرحلهی بقاء است، اصلا استصحاب آمده برای ابقاء، لا ف مرحلة الثبوت، کاری
نباشد، اما برای بقائش اثر شرع اگر برای ثبوتش اثر شرع ،شرع ء اثرن لثبوت الشبه مرحلهی ثبوت ندارد و لذا لو لم ی

باشد و کان لبقائه اثر شرع فالاستصحاب یجری.

بعد مفرماید فحقیقة الاستصحاب هو التعبد بالبقاء عل تقدیر الثبوت، استصحاب وقت جوهرش و محوریتش روی مسئلهی بقاء
الشء است مگوئیم این بقاء الشء هم با ثبوت فعل سازگاری دارد و هم عل تقدیر الثبوت مگوئیم اگر ثابت باشد باق است،
چه اشال دارد؟ آخوند مخواهد بوید همانطوری که شما ی جای یقین به ثبوت داری،مگوئید این باق است بر حسب
ادلهی استصحاب، حالا مگوئیم عل فرض ثبوت باز ادلهی استصحاب مآید؟ مگوئیم بله، عل فرض ثبوت هم ادلهی

استصحاب مگوید این ثبوت تقدیری باق است.

باز نائین معنا مکند فحقیقة الاستصحاب هو التعبد بالبقاء عل تقدیر الثبوت أی جعل الملازمة الظاهریة بین الثبوت الشء و
بقائه، ملازمهی ظاهریه که از ادلهی استصحاب استفاده مشود بین ثبوت و بقاء است. باز این نته را ایشان اضافه مکنند که
این را دیروز در توضیح مطلبمان نداشتیم، دیروز از عبارت مرحوم آخوند عین همین را استفاده کردیم. مفرماید و جعل
الملازمة لا یتوقف عل ثبوت المتلازمین، ملازمه دو طرفش لازم نیست فعلیت داشته باشد مثل اینه شما در قضیهی شرطیه
مگوئید صدق قضیهی شرطیه متوقف بر تحقق شرط در عالم خارج نیست، اینجا هم همینطور است. جعل الملازمة لا یتوقف
عل ثبوت المتلازمین فلا مانع من التعبد بالبقاء عل تقدیر الثبوت مانع ندارد تعبد به بقاء بشود بر فرض ثبوت و حینئذٍ قیام
الأمارة عل ثبوت شیئین اگر خبر واحد قائم شد بر ثبوت ی شیئ، یعن آمد گفت حم واقع این است و إن لم یلازم الثبوت و
لا إحرازه، ملازم ثبوت یا احراز ثبوت نیست، لإحتمال مخالفة الأمارة للواقع، إلا أنّ بقاء مودی الأمارة عل تقدیر الثبوت،  بقاء
مودای اماره بر فرض ثبوت و بر فرض مصادفهی با واقع قابل للتعبد، خود بقاء عل تقدیر الثبوت قابلیت برای تعبد را دارد، این

کلام مرحوم نائین است. آن طوری که ما هم دیروز فهمیدیم همینطور بوده.

بیان مرحوم اصفهان در توضیح بیان مرحوم آخوند 

اما مرحوم محقق اصفهان در اول عبارتشان مفرماید این عنوان و آن برهان که آخوند آورده، شما را فریب ندهد. درست
نقطهی مقابل آنچه ما از عبارت مرحوم آخوند استفاده کردیم ایشان مفرماید اصلا بحث در ثبوت احتمال نیست. در ثبوت
ه بحث در عدم الیقین است، چون شما در باب امارات یقین به یبرای جریان استصحاب نیست بل محل اصلا احتمال



حم نداریدمخواهیم ببینیم اینجا استصحاب جاری مشود یا نه؟ مفرماید (جلد 5 نهایة الدرایة صفحه 130) «عقد هذا
البحث لتصحیح الاستصحاب ف ما لا یقین بشء ف الزمان الاول»

[2] انعقاد این تنبیه برای جای است که در زمان اول شما یقین ندارید، بل قامت الحجة علیه، لا أنّ مجرد الش ف بقاء شیئین

عل تقدیر ثبوته الذی یف ف تحقّقه مجرد احتمال الثبوت مجری الاستصحاب کما یوهمه العنوان، لا» یعن نزاع در این نیست
که بوئیم ش در بقاء شء داریم روی ثبوت احتمال و تقدیری، بوئیم آیا این مجرای استصحاب هست یا نه؟ م فرماید این
که مرحوم آخوند داده موهم این معناست، بل یوهمه البرهان، آن برهان فرماید عنوانمحل نزاع نیست، کما یوهمه العنوان، م
که آخوند آورده که ملازمه وجود دارد بین ثبوت و بقاء، ما توضیح دادیم مرحوم اصفهان هم این را قبول دارد خودِ استدلال و
برهان آخوند که همان ملازمه است، ملازمه را آخوند بین یقین و بقاء قرار نداده، ملازمه را بین ثبوت و بقاء قرار داده، مفرماید
این نیست. اما عجیب این است که وقت خود مرحوم اصفهان مآیند ی مقداری نزاع را توضیح مدهند که این توضیحش را

بعداً خواهیم گفت.

چون الآن عمده این است که محل نزاع ی مقداری روشن شود مرحوم اصفهان مفرماید بالأخره ما باید ببینیم در ادلهی
استصحاب لا تنقض الیقین بالش، یقین را به چه چیز باید معنا کنیم؟ مفرماید سه احتمال در آن وجود دارد، آن وقت احتمال
اول را مگوید که مفرماید أن یون الیقین کاشفاً محضاً و معرفاً صرفاً إل نفس الثبوت الواقع، یقین خودش موضوعیت
نداشته باشد ی کاشفیت از ثبوت واقع دارد که مگوید من یقین دارم به اینه زید زنده است، این یقین ارزش ندارد بله آن
ثبوت و زنده بودن زید محطّ نظر است، بعد مفرمایند اگر در روایات استصحاب یقین را معرف و کاشف قرار دادیم آن وقت
مفاد دلیل استصحاب چه مشود؟ نباید بوئیم لأنّ کنت عل یقین باید بوئیم لأنّه کان ثابتاً، إذا ثبت شی، بحث را روی یقین
نمآورد مگوید إذا ثبت شی و ش ف بقائه. البته نه متیقّن که یقین به او تعلق پیدا کرده، ثبوت شء، حالا ثبوت شء
مشود از راه یقین باشد، مشود از راه اماره باشد، حتّ مشود از راه اصل عمل باشد، چون این بحث که الآن شروع کردیم
میه و چه در شبهات موضوعیه، آنجا عند الشکه امارهای قائم شده چه در شبهات ح ه آیا در جایاین دو محور دارد؛ ی
ما مدلول اماره را متوانیم استصحاب کنیم یا نه؟ این ی بحث. دو: اگر ی جا اصل عمل قائم شد و مدلول اصل عمل را

عند الش متوانیم استصحاب کنیم یا نه؟

نائین آمده در اصول بین اصول محرزه و غیر محرزه تفی کرده، استصحاب اصل محرز است، نائین فرموده سه تا؛
امارات، اصل محرز و اصل غیر محرز. مخواهیم ببینیم اگر ی چیزی به وسیلهی ی از اینها ثابت شد، به وسیلهی اماره یا
اصل محرز به نام استصحاب یا اصل غیر محرز ثابت شد، آیا عند الش متوانیم استصحاب کنیم یا نه؟ اگر گفتیم این یقین در
روایات استصحاب به منزلة المرآة و منزلة الاشف است، کاشف از ثبوت، یعن آنچه در استصحاب معتبر است کون سابق
است. برگردید به مسائل سال قبل در اول استصحاب در بیان روایات در استصحاب این بحث را داشتیم که آیا یقین دخالت
ف و ش ءشود إذا ثبت شفرماید اگر ما یقین را مرآت قرار بدهیم مفادش این مم دارد یا کون سابق دخالت دارد، اصفهان
بقائه یجب ابقائه، بعد مفرماید فیفید الملازمة بین ثبوت الشء واقعاً و بقائه ظاهراً یعن روی این بیان دلیل استصحاب افاده
مکند، یفید یعن یفید دلیل الاستصحاب، الملازمة بین ثبوت واقع شء و بقاء ظاهری شء، مگوید اگر واقعاً ی شیئ ثابت

باشد ظاهراً باق است.

بعد همان مطلب نائین را مگوید که اینجا ملازمه است.
خیلها کفایه مخوانند و کفایه هم مگویند ول برایشان روشن نمشود. ول حالا که داریم وقت مگذاریم باید روشن بشود،
ولو ما ی جور معنا کنیم و دیران جور دیری معنا کردند ول خودمان را به ی قناعت برسانیم و اقناع کنیم. اصفهان در
توضیح همین مطلب که یقین مرآت باشد جواب از ی اشال هم مدهد و آن این است که آیا شارع متواند ملازمهی ظاهریه



را جعل کند، جعل ملازمه شرع معقول است؟ اصفهان مفرماید این مفادی که ما الآن از استصحاب گرفتیم که بقاء ظاهری
مترتب بر ثبوت واقع است این توقف ندارد بوئیم که عقلا جعل ملازمه به وسیلهی شارع ممن باشد بله شارع همین مقدار
مگوید هر چیزی که ثبوت دارد من شارع بقاء ظاهری را مترتب بر او مکنم. ی وقت هست که شارع مگوید من مخواهم
جعل ملازمه کنم به این دو تا، آن وقت مگوئیم جعل ملازمه ی امر شرع نیست، لا تاد ینالها ید الجعل، چرا؟ چون ملازمه

دو طرف مخواهد اگر این دو طرف باشد ملازمه هست و نباشد ملازمه نیست، خود ملازمه قابل جعل شرع نیست.

ملازمه را شارع نمتواند جعل کند، این ید جعل به او نمرسد مگوئیم شارع چه کار کرده؟ شارع فرموده هر وقت این ثبوت
بود من بقاء ظاهری را مترتب بر او مکنم مفرماید همین را ما اسمش را ملازمه مگذاریم و ملازمه را از او انتزاع مکنیم،
لازم نیست که بوئیم خود ملازمه مجعول شرع است، مفرماید و لا یتوقف هذا المعن، کدام معنا؟ همین ملازمهی بین ثبوت و
بقاء، این توقف ندارد عل تعلّق جعل الملازمة بل عل جعل الحم ظاهراً مرتباً عل ثبوته واقعاً، حم ظاهری یعن بقاء ظاهری
مترتب بر ثبوت واقع، فینتزع الملازمة بینهما، ملازمه انتزاع مشود، تا مرسد به این جمله «فإذا قامت الحجة عل الثبوت» به
جای یقین به ثبوت اگر حجت بر ثبوت بود، اماره قائم شد. کان حجةً عل البقاء التعبدی، چرا؟ لأن الحجة عل احد المتلازمین
ثبوته حجةً عل ون الحجة علالثبوت، آخوند گفت فت شود. إذا قامت الحجة علالآخر. دوباره عین عبارت آخوند م حجةٌ عل
البقاء، مخواهم عین این عبارت را بیاوریم روی عبارت آخوند، آخوند فرمود فتون الحجة عل ثبوته حجةً عل بقائه تعبداً، این
عبارت کفایه، اصفهان مفرماید طبق این احتمال اول إذا قامت الحجة عل الثبوت کان حجةً عل البقاء التعبدی، اصلا عین
عبارت آخوند است، لأن الحجة عل احد المتلازمین حجةٌ عل الآخر و یون منجز الثبوت منجزاً للبقاء، آنه منجز ثبوت است
منجز بقاست، لمان التلازم المحقق بتعلیق البقاء التعبدی عل الثبوت الواقع، چون شارع آمده بقاء تعبدی را مترتب بر ثبوت

واقع کرده.

 تامل استاد بر فرمایش مرحوم اصفهان

نتــه ایــن اســت: اصــفهان مفرمایــد ایــن احتمــال اول مختــار آخونــد اســت، مــا عــرض مکنیــم اگــر همیــن احتمــال را شمــا
بفرماییدمختار آخوند است که برهان آخوند هم همین است پس بحث در ثبوت و بقاء است نه یقین به ثبوت و بقاء، شما چرا اول
بحث فرمودید برهان آخوند و عنوان آخوند شما را فریب ندهد، خودتان در اینجا تصریح مکنید پس این ی اشال ما بر

.مرحوم محقق اصفهان

بیان مرحوم امام درتوضیح بیان مرحوم آخوند 

امام رضوان اله تعال علیه در رسالهی استصحابشان در صفحه 79؛ وقت به تنبیهات استصحاب مرسید، تنبیه اول در این
است که آیا ش تقدیری کفایت مکند یا نه؟ ش تقدیری یعن چه؟مگوید ی کس یقین به نجاست داشته، بعد که
مخواسته نماز بخواند غافل از طهارت و نجاست بوده، مرود نماز مخواند و بعد از آن مفهمد قبل از نماز یقین به نجاست
داشته، اینجا گفتیم و بحث مفصلش را سال گذشته کردیم، آقایان مگویند اگر بوئیم ش تقدیری کاف است، این تقدیراً ولو
خودش التفات نداشته، تقدیراً  قبل از نماز ش داشته و استصحاب جاری است، استصحاب نجاست مشود با استصحاب

نجاست وارد نماز شده و باید نمازش را اعاده کند.

اما آنهای که مگویند ش تقدیری کاف نیست، مگویند اینجا استصحاب جریان پیدا نمکند الآن هم که نمازش تمام شده
قاعدهی فراغ جاری مکنیم و نمازش صحیح است. البته مسئله چند صورت داشت که سال گذشته مفصل بحث کردیم.

تنبیه اول برای این است که ش تقدیری و یقین تقدیری کاف است یا نه؟ اگر گفتیم تنبیه دوم هم در این است که آیا یقین باید



فعل باشد یا نه؟ چه تفاوت کرد با تنبیه اول. ، امام رضوان اله تعال علیه در ذهن شریفشان این بوده که تنبیه دوم هم بر
محور یقین است، بر محور یقین و ش فعل و تقدیری است، اصلا ایشان در عباراتشان این مقدار که من در ذهنم هست
نیاوردند در بحث ثبوت تقدیری و احتمال، آوردند روی مسئلهی یقین و ش تقدیری و یقین و ش فعل. آن وقت فرمودند
عجیب این است؛ آخوند در تنبیه اول گفت ش تقدیری فایده ندارد اما در این تنبیه مگوید فایده دارد، یقین تقدیری فایده دارد،
این تهافت بین تنبیه اول و دوم است. عبارت امام را ببینید: «وهو وقوع التهافت بین مختاره ف التنبیه الاول من اعتبار فعلیة

«الش

من الاکتفا ف اما در تنبیه ثان ،التنبیه الثان باشد و بین مختاره ف و یقین در استصحاب باید فعل [3] در تنبیه اول فرمود ش

صحة الاستصحاب بالش ف بقاء شء عل تقدیر ثبوته و إن لم یحرز ثبوته، مخواهند بفرمایند در تنبیه دوم آخوند فرموده یقین
تقدیری در استصحاب کاف است. مفرمایند این تهافت است و شما در تنبیه اول گفتید یقین و ش تقدیری کاف نیست، در

تنبیه دوم مخواهید بوئید کاف است. اشال استاد به مرحوم امام
جواب ما به امام رضوان اله تعال علیهاین است، ولو هر چه الفبای که در اصول و فقه بلد شدیم از ایشان یاد گرفتیم اما
عرضمان این است که اصلا تنبیه دوم کاری به یقین و ش فعل و تقدیری ندارد. حتّ روی مبنای آخوند ما بعداً مگوئیم یقین
به تنجز وجود دارد، یعن یقین فعل داریم، ثبوت در کار نیست. ثبوت اگر باشد ثبوت تقدیری است، در تنبیه دوم آخوند دنبال

این است که ببیند ثبوت تقدیری کاف است یا نه؟

ی اشال دیری هم در این دنباله دارند «بل الظاهر منه» یعن ظاهر آخوند «ف اواخر التنبیه أن الاستصحاب عبارةٌ عن جعل
الملازمة التعبدیة بین ثبوت الشء و بقائه» اینجا باز تفتن به این نته داشتند، آخوند در آخر تنبیه ملازمه را بین ثبوت و بقاء قرار
دادند و ذل لأن لازم القول باعتبار فعلیة الیقین و الش هو أخذهما ف موضوعه، لازمهی قول در تنبیه اول به اینه ش و یقین
باید فعلیت داشته باشد این است که ش و یقین در موضوع استصحاب اخذ شده. و لازم مختاره ف التنبیه الثان هو عدم
اخذهما فیه، مفرمایند اصلا لازمهی کلام آخوند در تنبیه دوم این است که یقین و ش در موضوع استصحاب دخالت ندارد،
در این بیان دیر مفرمایند در تنبیه اول اصلا آخوند مگوید یقین و ش در استصحاب متقوم به او است، در موضوع
استصحاب در تشیل استصحاب دخالت دارد، اما در تنبیه دوم مفرماید در موضوع استصحاب اینها اخذ نشدند، مفرمایند

این تهافت بین این دو تنبیه است.

با آن توضیح که ما دادیم این اشالات امام رضوان اله تعال علیه بر مرحوم آخوند وارد نمشود، حالا ی مقدار تنبیه روشن
شد، نائین ردی دارد بر مرحوم آخوند، خود مرحوم اصفهان هم اشال دارد، مرحوم خوئ و دیران هم اشالات دارند.

آخوند ی «فافهم» دارد در آخر همین تنبیه، فافهم او به نظر ما اشاره به این دارد که آنچه ما اینجا اختیار کردیم با آنچه در اول
استصحاب اختیار کردیم در اول استصحاب ی جن بود بین آخوند و شیخ، شیخ مفرمود مراد از یقین متیقن است و آخوند
مفرمود نه، مراد خود وصف یقین است، لذا آخوند مفرمود در این روایات استصحاب حرمت نقض به یقین استناد داده شده.
این فافهم اشاره دارد به اینه اگر شما یقین را گفتید کاشف است دیر استناد نقض به خود یقین معنا ندارد. این فافهم به نظر ما

اشاره به این مطلب دارد.

وصل اله عل محمد و آله الطاهرین



[1] ـ فوائد الاصول ؛ ج‌4 ؛ ص408
ثم إنّه دفع الإشال بما حاصله (بتحرير منّا) أنّ‌ الاستصحاب‌ لا يتوقّف‌ عل‌ ثبوت‌ المستصحب‌، بل يف ف الاستصحاب الشكّ
ف البقاء عل تقدير الثبوت، بمعن أنّ الاستصحاب إنّما هو حم مجعول ف مرحلة بقاء الش‌ء لا ف مرحلة الثبوت، و لذا لو لم
ين لثبوت الش‌ء أثر شرع و كان لبقائه أثر شرع فالاستصحاب يجري و يترتّب عليه آثار البقاء، فحقيقة الاستصحاب إنّما هو
ية بين ثبوت الش‌ء و بقائه، و جعل الملازمة لا يتوقّف عل ثبوت التعبد بالبقاء عل تقدير الثبوت، أي جعل الملازمة الظاهر
المتلازمين، فلا مانع من التعبد ببقاء الش‌ء عل تقدير الثبوت، و حينئذ قيام الأمارة عل ثبوت ش‌ء و إن لم يلازم الثبوت و لا
إحرازه‐ لاحتمال مخالفة الأمارة للواقع‐ إ أن بقاء مؤدى الأمارة عل تقدير الثبوت و مصادفتها للواقع قابل للتعبد به فيجب
ترتيب آثار البقاء بمقتض الاستصحاب، كما وجب ترتيب آثار الثبوت بقيام الأمارة عليه.هذا حاصل ما أفاده ف الذب عن

الإشال المتوهم ف استصحاب مؤديات الطرق و الأمارات
[2] ـ نهاية الدراية ف شرح الفاية ( طبع قديم ) ؛ ج‌3 ؛ ص152

2 لا يخف عليك أنّ عقد هذا البحث‌ لتصحيح‌ الاستصحاب‌ فيما لا يقين بش‌ء ف الزمان الأول، بل قامت الحجة عليه، لا أنّ مجرد
الشك ف بقاء ش‌ءعل تقدير ثبوته‐ الّذي يف ف تحققه مجرد احتمال الثبوت‐ مجرى الاستصحاب، كما يوهمه العنوان، بل
يوهمه البرهان المذكور ف كلامه‐ قده‐ حيث أنه لا حاجة ف التعبد بالحم ف مورد الشك ف البقاء، إ حصول العنوان، و إن

.و لا ثبوت علم ن ثبوت واقعلم ي
ون اليقين كاشفاً محضاً، و معرفاً صرفاً إلدليل الاستصحاب بأحد وجوه ثلاثة:الأول: أن ي هذا‐ لا بد من التصرف ف و عل
نفس الثبوت الواقع.فيون مفاده كما إذا قيل: إذا ثبت ش‌ء و شك ف بقائه يجب إبقاؤه، فيفيد الملازمة بين ثبوت ش‌ء واقعاً و
بقائه ظاهراً و حيث أنّ البقاء تعبدي ظاهري‐ ف مورد الشك ف البقاء‐ يون حماً ظاهرياً، و حيث أنّ البقاء تعبدي ظاهري‐
ف مورد الشك ف البقاء‐ يون حماً ظاهرياً لا حماً واقعياً، و لا يتوقف هذا المعن عل تعقل جعل الملازمة بل عل جعل
تقدير ثبوته.و عليه فإذا قامت حجة عل م بقاء علثبوته واقعاً، فينتزع الملازمة بينهما من سنخ جعل الح م ظاهراً مرتباً علالح
الثبوت، كانت حجة عل البقاء التعبدي، لأن الحجة‐ عل أحد المتلازمين‐ حجة عل الآخر، و يون منجز الثبوت منجزاً للبقاء،
لمان التلازم المحقق بتعليق البقاء التعبدي عل ثبوت الواقع، و إن لم يحرز فعلية البقاء التعبدي بسبب عدم إحراز المعلق عليه،

.و هو الثبوت الواقع
[3] ـ الاستصحاب ؛ النص ؛ ص79

و من هنا يرد إشال عل المحقّق الخراسان: و هو وقوع التهافت بين ما اختاره ف التنبيه الأول: من اعتبار فعلية الشكّ و اليقين
ف الاستصحاب‌ ، و بين ما اختاره ف التنبيه الثان: من الاكتفاء ف صحة الاستصحاب بالشكّ ف بقاء ش‌ء عل تقدير ثبوته و إن
لم يحرز ثبوته، بل الظاهر منه ف‌ أواخر التنبيه‌، أنَ‌ الاستصحاب‌ عبارة عن جعل الملازمة التعبدية بين ثبوت الش‌ء و بقائه؛ و ذلك
لأنَّ لازم القول باعتبار فعلية اليقين و الشكّ هو أخذهما ف موضوعه، و لازم ما اختاره ف التنبيه الثان، هو عدم أخذهما فيه، أو لا
أقل من عدم أخذ اليقين فيه ليون مطابقاً لاختيار الشيخ، كما ربما يظهر من أوائل التنبيه الثان، فيقع التهافت بينهما و لا مهرب

منه.


