
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » أمارات » قطع »

در تاریخ ۲۸ بهمن ۱۳۸۵

أمارات _قطع
جلسه 47 

بسم اله الرحمن الرحيم

نظر امام خمين(ره)

نظر شريف امام رضوان اله عليه در بحث قيام استصحاب مقام قطع باق ماند. ايشان فرمودند: ما اول بايد بررس كنيم كه آيا
استصحاب عنوان اماره دارد يا اصل عمل؟در كتاب انوار الهداية كه به عنوان تعليقه بر كفايه است و به قلم شريف خود امام

نوشته شده، در صفحه 110 از جلد اول فرموده‌اند: به نظر ما استصحاب ي از امارات شرعيه است، بر خلاف مشهور
متأخرين و بزرگان كه قائل هستند استصحاب يك اصل عمل تعبدى است؛ و بيان كردهاند: اگر دليل بخواهد اماره شرع باشد،

بايد سه جهت در آن معتبر باشد. 

جهت اول اصل كاشفيت است؛ در اماره كاشفيت از واقع داريم؛ دليل اماره بايد براى ما واقع را احراز ‌كند؛ اما در اصل
عمل جنبه كاشفيت نيست، بله مولا براى اين كه ملف در مقام عمل متحير نباشد، اين قانون را جعل كرده است. پس، جهت

اول اين است كه به چيزى م‌گوييم اماره، كه جهت كاشفيت و احراز از واقع در آن باشد.

جهت دوم اين که چيزى اماره‌ى شرعيه است كه ي اماره عقلائيه ثابته عند العقلا نباشد؛ اگر در موردى، يك ش‌ء ـ مثلا خبر
واحد ـ را گفتيم اماره است، اما امارهاى باشد كه عقلا آن را قبول داشته باشند، دير نمتوان اسم آن را اماره شرع گذاشت.

مرحوم امام م‌فرمايند: تا اينجا، اين دو جهت در استصحاب وجود دارد؛ در استصحاب، وقت كس يقين سابق دارد و شك
لاحق، يقين سابق او كاشفيت از واقع دارد؛ همينطور مفرمايد: ما قبول نداريم كه استصحاب، ي اماره عقلائيه باشد.

بله، در بين عقلا، اگر در موردى يقين سابق و شك لاحق باشد، عقلا بنا را بر يقين مگذارند، اما به مجرد يقين اعتماد نم‌كنند و
رى كه بين مرحوم امام و مرحوم محقق نائينات دياز ن ذارند. لذا، يب رى هم باشد تا چنين بنائه بايد قرائن ديبل

اختلاف شديد است، همين نته است که مرحوم نائين اصرار دارد استصحاب يك اماره عقلائيه است و عقلا به مجرد اعتماد بر
همان يقين سابق، شك لاحق را كنار م‌گذارند. اما امام م‌فرمايند: نه، ما قبول نداريم كه عقلا لمجرد اليقين بنا را بر يقين

م‌گذارند؛ بله براي آنها قرائن ديرى هم براي زوال ششان وجود دارد.اما عمده، جهت سوم است؛ م‌فرمايند: ملاك سوم
براى اماره شرعيه اين است كه شارع مقدس اين اماره را از همين جهت كاشفيت حجت قرار داده باشد؛ عنايت كه شارع دارد
به همين كاشفيت است. مثل اين كه در باب خبر واحد بوئيم خبر واحد مفيد ظن است، اما شارع در مقام جعل، به اين جهت

افاده ظنش عنايت ندارد، بله مگويد خبر واحد حجيت دارد و بايد به آن عمل كنيد؛ چه براى شما مفيد ظن باشد و چه نباشد. 

مرحوم امام م فرماید: به نظر ما، فرق مهم ميان اماره و اصل در همين معناست که در اماره، در مقام جعل، عنايت به جهت

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/74
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/64
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


كاشفيت آن است؛ اما در اصل عمل، چنين عنايت نيست؛ يعن ممن است در موردى، يك اصل عمل قابليت احراز و
كاشفيت داشته باشد، اما اين احراز و كاشفيت دخل در حجيت آن ندارد. بنابراين، فرق بين اماره و اصل، طبق نظر امام به
همين معنا بر م‌گردد که در اماره عنايت به جهت کاشفيت است، ول در اصل چنين نيست؛ بر خلاف ديران که م‌گويند:

فرق ميان اماره و اصل اين است كه اماره در مورد شك است، ول اصل آن است كه در موضوعش شك اخذ شده باشد.
همچنين اگر يادتان باشد، قبلا هم وقت كلمات مرحوم نائين را بيان م‌كرديم، تعبيرى را از مرحوم محقق عراق نقل كرديم كه

ايشان نيز فرق ديري را ميان اماره و اصل بيان کردند.

لذا، با اين تعبير محقق عراق، مجموعاً سه بيان در فرق ميان اماره و اصل در كلمات بزرگان وجود دارد كه إنشاءاله بعداً اين
بحث را به صورت مفصل بيان خواهيم کرد. مرحوم امام در متن كتاب انوار الهداية فرمودهاند: اين سه ملاك ـ اصل كاشفيت،

عدم كون الدليل من الاماراة العقلائيه و اين كه در مقام جعل، عنايت به كاشفيت است ـ در استصحاب وجود دارد. در دليل
استصحاب ـ «لا تنقض اليقين بالشك» ـ مولا م‌خواهد يقين سابق را كاشف قرار بدهد و بويد الآن هم آن يقين باق و كاشف
از واقع است؛ و همينطور ملاک دوم موجود است که استصحاب از امارات عقلائ نيست؛ و هم اينه مولا و امام معصوم در

مقام جعل به صدد اين هستند كه بفرمايند يقين الآن هم باق است و كاشفيت از واقع دارد.

به عبارت دير، م‌فرمايند: در روايت لا تنقض اليقين بالشك ، امام عليه السلام در صدد اين است که ي مقداري عمر يقين را
طولان کند ـ بصدد اطالة العمر اليقين ـ . البته در اينجا يك ان قلت و قلت‌هاي وجود دارد كه خودتان مراجعه کنيد؛ و إنشاءاله

ما در بحث از تنبيهات استصحاب به اين مسأله خواهيم پرداخت.سپس اين سؤال پيش مآيد که نتيجه اين كه استصحاب را
اماره قرار بدهيم، چيست؟ فرموده‌اند: ما اگر استصحاب را اماره قرار داديم، قائم مقام قطع طريق م‌تواند باشد و ترديدى در

استوقت فرمايد: در لاتنقض اليقين بالشك مراد از يقين، يقين طريق‌تها‌ى كه در اينجا وجود دارد، اين است كه ماين نيست. ن
يقين هم يعن است؛ يقين طريق كردن عمر يقين طريق گوييم امام در صدد طولان‌كنيم، م‌روايت را به عنوان اماره معنا م
قائم مقام قطع طريق الفرمايد: استصحاب اگر اماره باشد، بدون هيچ اش‌كه كاشف از واقع و طريق به واقع است. لذا، م

مشود.

اما قطع موضوع صفت و قطع موضوع طريق را مفرمايند: «مشل بل ممنوع»؛ براى اينه قطع موضوع آن است كه در
موضوع اخذ شده است؛ اما در اينجا ما گفتيم منظور از يقين در دليل استصحاب، يقين طريق است که كاشف از واقع است؛

بنابراين، اين دليل، دير تعرض به يقين موضوع ندارد؛ اصلا مفاد ادله استصحاب اجنب است از اين كه بخواهد اشاره به
يقين موضوع داشته باشد.ايشان در ادامه مطلب بالاتري را بيان مکند و آن اين که: «بل يمن دعوى استحالة قيامه مقام

القطع الصفت و القطع الطريق» ؛ فرموده‌اند: اصلا محال است که بوئيم استصحاب قائم مقام قطع موضوع وصف و قطع
موضوع طريق م‌شود؛ چون اجتماع لحاظين متنافيين لازم م‌آيد؛ چه آن که ما بايد هم كاشفيت از واقع را لحاظ كنيم و هم

عدم كاشفيت را؛ و اين محال است. 

مطلب مرحوم امام در حاشيه کتاب انوارالهداية

اما ايشان در حاشيه انوار الهداية مفرمايد: ما وقت به اصل بحث استصحاب رسيديم، ـ از اينجا معلوم م‌شود که نظر امام در



آنجا عوض شده است ـ معلوم شد که استصحاب عنوان اماره را ندارد و همان اصل عمل تعبدى شرع است. در ذهن شريف
ايشان دو جهت مهم بوده كه از ميان آنها ي مهمتر است و ما آن را عرض مکنيم؛ و گرنه اصل اين بحث مربوط به جاي دير

است و بايد در آنجا مطرح شود.ايشان م فرمايند: چطور استصحاب را اماره قرار دهيم، در حال كه اگر بخواهد اماره باشد،
بايد بوئيم يقين سابق در اين زمان كه شك داريم، زايل شده است و با فرض زوالش، باز هم بايد بوئيم داراى اثر است. چطور
م‌شود يك چيزى كه زايل شده است را در حين الزوال بوئيم هنوز اثر دارد؟ اين معقول نيست. مهمترين مطلب كه باعث شده
ايشان دست از نظرشان بر دارند و بويند استصحاب اصل عمل است، همين نته است كه ما نم توانيم بوئيم يقين سابق با

فرض اين كه زايل شده، هنوز داراى اثر است. 

وئيم استصحاب اصل عملاست. در اين صورت که ب تعبدى شرع فرمايند استصحاب به نظر ما همان اصل عمل لذا، م
است، نتيجه اين م‌شود که بعيد نيست بتوان گفت استصحاب، قائم مقام قطع طريق م‌شود، هم طريق محض و هم

موضوع طريق. م فرمايند: اگر استصحاب را اصل قرار داديم، مفاد استصحاب و دليل استصحاب، ي از اين دو مطلب
ر كاشفيتاست؛ خود يقين زائل شده و دي تعبداً من حيث الاثر باق گويم دلالت بر اين دارد كه آن يقين طريق‌است: يا م

ندارد، اما وقت م گوييم اصل عمل، يعن من حيث الاثر، اثر آن يقين باق است؛ و يا اين که دلالت دارد بر لزوم ترتيب اثر در
گوييم ما بايد اثر را بار كنيم و كارى به اين جهت نداريم که يقين باق كارى به بقاى يقين نداريم ولو تعبداً؛م زمان شك؛ اصلا

است يا نه.م ‌فرمايند اگر اول را گفتيم، ادله استصحاب بر ادله قطع طريق محض حومت دارد؛ ول اگر دوم را گفتيم،
حومت نيست و نتيجة الحومة است. به بيان دير، اگر گفتيم دليل استصحاب ما را به بقاي يقين من حيث الاثر متعبد مكند،
اينجا بر ادله دير حومت دارد؛ اما در تفسير دوم كه بوئيم دليل ما را متعبد به بقاي يقين نم‌كند، بله م‌گويد اثر يقين را بار

كن، در اينجا نتيجة الحومة است و نه حومت. پس، اگر استصحاب را اصل عمل دانستيم، قائم مقام قطع طريق محض و
قطع طريق موضوع م‌شود، اما دير قائم مقام قطع موضوع وصف نم‌شود؛ براي اين که ادله استصحاب دير توان اين

به بحث يقين موضوع ر اصلااست و دي معنا را ندارد؛ چون گفتيم که منظور از يقين در دليل استصحاب، يقين طريق
نمپردازد. 

بنابراين، وقت تعرض نداشت، دليل شامل قطع موضوع وصف نم‌شود. اين خلاصه فرمايش امام(ره)؛ حال من يك جمع
بندى ديرى نسبت به فرمايش ايشان داشته باشم، و آن اين که: اگر استصحاب اماره باشد، قائم مقام قطع طريق محض

م‌شود؛ اگر اصل عمل هم باشد، باز قائم مقام قطع طريق محض مشود؛ (اصلا در ابتداى بحث عرض كرديم كه در قيام
امارات و اصول عمليه در مقام قطع طريق محض بين اصوليين نزاع نيست)؛ اگر استصحاب، اماره باشد، قائم مقام قطع
شود؛ اما اگر اصل باشد، قائم مقام قطع موضوع‌ـ به هيچ وجه نم طريق و نه موضوع وصف ـ نه موضوع موضوع

طريق م‌شود، لين قائم مقام قطع موضوع وصف نم‌شود.

تعليقه بر فرمايش امام(ره)

بنابراين، اگر شما به سير بحث و کلمات بزرگان که نقل کرديم، دقت داشته باشيد، متوجه م‌شويد كه ريشه تحقيق در همين
جاست كه آيا استصحاب اماره است يا اصل عمل؟ اگر آن را اماره بدانيم، حق همين است كه خود امام(ره) نيز فرمودند و آن

اين كه قائم مقام قطع موضوع ـ نه موضوع طريق و نه موضوع وصف ـ به هيچ وجه نم‌شود؛ اما اگر استصحاب را اصل
بدانيم، كما اينه اكثر متأخرين چنين عقيدهاي دارند، فقط در اين مطلب که فرمودند قائم مقام قطع موضوع طريق مشود،



ما تعليقه داريم؛ اما اين که فرمودند استصحاب اگر اصل باشد، قائم مقام قطع موضوع وصف نم‌شود و قائم مقام قطع
طريق محض م‌شود را قبول داريم و درست است.به عبارت دير، اشال اين است كه شما اگر لسان دليل استصحاب را در
لا تنقض اليقين اين مدانيد که منظور از يقين، يقين طريق است، در اين صورت، اين دليل دلالت بر قطع موضوع طريق هم

ندارد؛ چه آن که اصلا تعرض نسبت به آن ندارد. 

نتيجه و خلاصه کلام در بحث

خلاصة اللام در اين بحث، و تحقيق مطلب اين است که به صورت كل نمتوان گفت استصحاب قائم مقام قطع م‌شود يا
نم‌شود؛ بله اول ما بايد روشن كنيم که آيا استصحاب اماره است يا اصل عمل؟ اگر به اين نتيجه رسيديم که استصحاب،

اصل عمل است، نتيجه همين مشود که عرض كرديم؛ يعن استصحاب فقط جاى قطع طريق محض منشيند و دير، قائم
مقام قطع موضوع طريق و قطع موضوع وصف نم‌شود. نظير اين بحث که در مورد استصحاب بيان کرديم، در قاعده

فراغ و تجاوز نيز جاري است؛ آنجا هم چنين اختلاف وجود دارد.اين که از امام(ع) سؤال م‌كند من در حال سجده هستم و شك
م‌كنم آيا ركوع انجام دادهام يا نه؟ و امام(ع) م‌فرمايند: «قد ركعت»؛ بايد بنا بذارد بر اين كه رکوع را انجام داده است. در
اينجا اين سؤال پيش مآيد که اين قاعده آيا اماره است يا اصل عمل؟ تقريباً همين مطالب كه در باب استصحاب مطرح شد،

ر باقر نيازى نيست كه ما بخواهيم آن را مفصل بيان كنيم. يك بحث ديآيد و دي‌هم در مورد قاعده فراغ و تجاوز م به يك بيان
م‌ماند كه إنشاءاله بعد از آن وارد موافقت التزاميه م‌شويم. 


