
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
« (بیع فضول) فقه » خارج فقه » کتاب البیع » كتاب البیع ‐ بر اساس تحریر الوسیلة 7

در تاریخ ۲۳ آذر ۱۳۹۲

دروس بیع ‐ بيع فضول
جلسه 37 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

صحت ناح صغیر و صغیره

عرض کردیم به مناسبت بحث ناح فضول این مسئلهای که در فقه ما وارد شده که ناح صغیر و صغیره بر حسب فقه ما
تصحیح شده و صحیح است. روایات داریم، فتاوا هم مورد اتفاق است، یعن این مقداری که من تأمل کردم باز این را هم آقایان
خودشان مراجعه کنند، ما فقیه را نداریم که فتوا بدهد به بطلان ناح صغیر یا صغیره، خصوصاً در ناح دائم. حالا در ناح
موقت این عقودی که به صورت موقت انجام مشود مثلا برای صغیر یا صغیره برای محرمیت واقع مکنند، آن عقودی که
ه علیه یاز فقها مثل امام رضوان ال ساعت، نیم ساعت، چون قصد محرمیت است بعض کوتاه است، ی زمانش خیل

مقداری تردید در صحت آن دارند ول در خود ناح دائم هیچ تردیدی در صحت ناح صغیر و صغیره نیست.

دنبالهی بحث این را مخواهیم عرض کنیم که ی بحث این است که اساساً چرا دین ناح صغیر و صغیره را تجویز کرده؟ و
این امر ی امری است که عقلا خیل نسبت به آن توجه ندارند بله موجب انار عقلاست، آیا ما بوئیم در چنین موردی عقلا
که انار مکنند الآن در زمان ما عقلا ناح صغیر و صغیره را ی امر لغو مدانند، ی امر باطل مدانند، حالا باز قوانین
کشورهای دیر را بیبنید آن مقداری که در ذهن من هست تا قبل از رسیدن به سن قانون اصلا مسئلهی ازدواج را درست
نمدانند. آیا شارع در چنین موردی تخطئه کرده عقلا را؟ یعن بوئیم همان طوری که در باب ربا شارع عقلا را تخطئه کرده،
عقلا ربا را مپذیرند عمل مکنند در معاملاتشان دارند، آیا شارع عقلا را در باب ناح صغیر و صغیره تخطئه کرده؟ یا اینه نه،

بحث تخطئه در اینجا مطرح نیست این ی بحث است که من روشن مکنم نتیجه را ان شاء اله.

بحث دوم این است حالا که ما بوئیم ناح صحیح است چرا بعد از اینه این صغیر و صغیره بالغ شدند خودشان حقّ نداشته
باشند؟ این اشالش از اصل ناح بیشتر است بوئیم این صغیر یا صغیره وقت بالغ شدند البته در فرض که ول آمده باشد این

کار را کرده باشد، بوئیم اینها هیچ حق ندارند.

پس بحث دو قسمت دارد: ی قسمت اینه آیا تصویر صحت این ناح به چه نحوی است؟ و دوم اینه عل فرض اینه صحیح
باشد آیا این صغیر و صغیره بعد البلوغ خیار دارند و متوانند بهم بزنند یا نه؟ اما راجع به مطلب اول: ربما یقال، حالا دارم به
عنوان ی احتمال عرض مکنم. ربما یقال و یمن أن یقال که مسئلهی صحت ناح ی امر امضای است، همان طوری که
احل اله البیع ی امر امضای است مسئلهی صحت ناح هم ی امر امضای است، شارع آمده امضاء کرده و امضاء فرموده
ناح جاری بین مردم را. مواردی را هم آمده جلوی ناح را گرفته، مواردی که حرمت ابدی حاصل مشود از مواردی است که

از تأسیسات شرع است یعن ما هیچ جا بحث حرمت ابدی نداریم اما شارع آمده تأسیس کرده.

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/1677
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/101
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/44
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/42


اگر ی کس بوید فانحوا ما طاب لم من النساء مثن و ثلاث و رباع ی حم تأسیس است و انحوا الایام منم و
عنوان تأسیس مخصوصاً با اضافهی به خود رسول خدا(ص) ی اح سنّتاست، الن م تأسیسح الصالحین من عبادکم ی
است، نتیجهی بحث روشن مشود که بوئیم شارع تأسیس فرموده و این شارع مقدّس در دو طرف ناح بلوغ را شرط قرار
نداده. مگوئیم چرا بلوغ را شرط قرار نداده؟ همان طوری که در دو طرف معامله بلوغ شرط نیست حالا فوقش این است که
اش آمد برای او بیعگوئیم باطل است اما اگر ولرا م تواند داشته باشد، بیع صبمباشرت در معامله نم گوئیم خود صبم
انجام داد، خانهاش را به او تملی کرد همهی عقلا مگویند صحیح است، حتّ ممن است از نظر عقلای بوئیم تملی به آن
بچهی در شم مادر هم صحیح است، وقت اینطور شد مگوئیم شارع در باب ناح مسئلهی بلوغ را برای طرفینش شرط قرار

نداده همانطور که در بیع شرط نیست، در خیل از معاملات دیر شرط نیست.

بعد صحبت اینجا مآید که مگوئیم اگر شارع ی حم تأسیس دارد قاعدهی الاحام تابعةٌ للمصالح و المفاسد اینجا جریان
دارد یا نه؟ این ی بحث. و ی بحث هم این است که ول، تصرف که مخواهد برای مولّ علیه انجام بدهد آیا منوط به
مصلحت هست یا نیست؟ اینجا مدانید دو مبنا وجود دارد ی این است که ول حتماً باید رعایت مصلحت را داشته باشد در
ام الاطفال که مرکز فقهاست، این کتاب موسوعهی اح علیه مبنای دوم این است همین که مفسده در کار نباشد کاف ّمول
تدوین کرده ی گروه هستند و من خودم هم بر آن اشراف داشتم در هشت جلد است که شش جلد آن چاپ شده، من هم بر
این شش جلد تعلیقات مفصل دارم مخصوصاً از جلد دوم به بعد. آنجا این بحث که تصرف آیا منوط به مصلحت هست یا نه؟
مراجعه کنید آنجا آوردیم. دو مبنا وجود دارد، ی این است که ول باید رعایت مصلحت مولّ علیه را داشته باشد، ی مبنا هم
این است که مفسده نباشد. مصلحت ی وقت اقتضا مکند ی پسر سه چهار سالهای با ی دختری که او هم سه چهار سال

.از جهت مال ،بداند اینها از هر جهت کفو هم هستند، از جهت خانوادگ دارد، عقد کنند ول

اگر ما آمدیم گفتیم مصلحت مبناست، ول، که شارع آمده برای او ولایت قرار داده باید رعایت مصلحت مولّ علیه را داشته
باشد. این مصلحت در چیست؟ مصلحت در این نیست که فقط اینها از جهت جنس و استمتاع بالفعل بتوانند استمتاع داشته
باشند، ول مفهمد برایش محرز است که این بچه در آینده برایش مفید است و برای این دختر هم مفید است و کاملا اینها با هم
سنخیت دارند، از جهت مال، دین، اجتماع کفو من جمیع الجهات است. ما چرا بوئیم این ازدواج باطل است؟ وقت رعایت
مصلحت مشود و مصلحت هم من جمیع الجهات است این درست است. کما اینه ما باید این مطلب را در باب ناح به
قدرت جنس اح فعلیة الاستمتاع نیست، الآن دو تا جانباز که هیچ کدام اصلام نقرار بدهیم که مقو اصل موضوع عنوان ی
ندارند، ی زن و مردی که جانباز 70 ـ 80 درصد یا خدای نرده نخاع هستند و قدرت جنس در اینها از بین رفته، ما بوئیم
اینها چون قدرت جنس ندارند ناحشان باطل است؟ به چه ملاک این را بوئیم. مقوم ناح فعلیة الاستمتاع و حتّ امان

الاستمتاع هم نیست.

وقت ما مگوئیم مقوم ناح فعلیة الاستمتاع یا امان الاستمتاع نیست، این ی. و مگوئیم ناح ول بر اساس مصلحت است،
یعن ول همینطوری نیامده به میل نفسان خودش ی علقهی ناح را بین دو نفر ایجاد کند. بعد مگوئیم اگر مصلحت وجود

داشت ناحش صحیح است.

حالا روی این مبنا که بوئیم مفسدهای در کار نباشد باز هم شرط مکنیم مفسدهای نباشد، منته در باب عدم المفسده این نته
مسلّم ملحوظ است که ول باید رعایت کند که حتّ مفسدهای در آینده هم برای این مولّ علیه نباشد نه اینه بوئیم الآن
مفسدهای هست یا نیست؟ الآن که دو تا بچهی ی سالهاند معنا ندارد، هم در رعایت مصلحتش هم در نبود مفسدهاش، ظرف هر
دو را ول باید نسبت به بعد البلوغ ملاحظه کند، در رعایت مصلحت ول ببیند ازدواج بین این صغیرین بعد بلوغهما آیا مصلحت
دارد یا نه؟ در نتیجه حالا اگر این دو تا بالغ شدند معلوم شد که این ازدواج اصلا مصلحت این دو تا نبوده و ول اشتباه کرده، ما
بیائیم بوئیم اینجا ناح باطل است یعن فضول است، یعن بخواهیم بوئیم آنچه را که فقها اعل اله مقامهم فرمودند که صغیر



و صغیره بعد البلوغ خیار ندارند در این فرض است، یعن در این فرض است که ول رعایت مصلحت این دو تا را کرده و اینها
از جهت دین اشتباه کرده، اصلا بینند مصلحتشان هم هست، و الا اگر بعد از بلوغهما کشف شد که این ولبعد البلوغ م
تناسب ندارند، از جهت مال تناسب ندارند، از جهت خانوادگ هم تناسب ندارند این ناح ول مشود مثل غیر ول یعن در
آنجای که ول در دایرهی شرایط ناح را انجام ندهد، ناحش مشود ناح فضول، ناح، فضول شد اختیار به دست اینهاست.

جها الأب أو الجد بعد بلوغها و رشدها بل هو لازمه در عبارت فقها آمده لا خیار للصغیرة إذا زوخواهم عرض کنم اینمن م
علیها در این فرض است که ول رعایت مصلحت را کرده و این مصلحت هم بعد البلوغ است، یا روی مبنای اینه ما بوئیم
مفسدهای نباید باشد، حالا بعد البلوغ دیدند مفسده وجود دارد. أی مفسدة أشد از اینه بین اینها نزاع است، یعن اصلا این
مگوید تو به درد من نمخوری و او هم مگوید تو به درد من نمخوری و نمتوانند زندگ تشیل بدهند، اگر این باشد باز هم

مفسده وجود دارد و ناح ناح فضول مشود.

ی وقت در همین سایتها (هفت هشت سال پیش) دیده بودم از تحریر الوسیله امام رضوان اله علیه آورده بودند که ایشان
مگوید استمتاع از بچه جایز است. علت اصل مسئله این است که مسئله را ما درست بیان نمکنیم، مآیند در رسالههای
عمل مراجع منویسند ول متواند بچهی صغیر و صغیره را به تزویج یدیر در بیاورد و اینها هم که بالغ شدند حق خیار

ندارند. باید این مسئله را خیل درست بیان کرد.

پس ما مخواهیم بوئیم آنچه را که فقها فرمودند که ول متواند صغیر یا صغیره را به ازدواج درآورد روی این مبناست،
مصلحت یا عدم المفسده ی، ظرف مصلحت و عدم المفسده بعد البلوغ است، یعن الآن اصلا معنا ندارد بوئیم برای اینها
صغیری را به ازدواج ی اوقات ی وجود دارد یا نه؟ گاه وئیم الآن برای این دو تا بچه مصلحتمصلحت دارد یا ندارد؟ ب
کبیره در مآورند للتحفظ، فرض کنید ی دختر 2 ساله است برای اینه محفوظ بماند به ازدواج ی مرد 20 ساله در مآورند
که این مرد این را حفظ و نهداری کند، این را هم ما مگوئیم چون ی غرض مهم در کار است این مصلحت هم کاف است،
همین مقدار مصلحت هم کاف است ول با قطع نظر از این عناوین من حیث الناح ظرف مصلحت ناح یا عدم المفسده بعد
ّال کنند، حتتوانند اشدارد؟ عقلا به کجای آن م الگوئیم این مسئله چه اشاح. اگر این را گفتیم مالبلوغ است، نه حین الن
علیه انجام داده، اگر روی مبنای ما ول ّدر ناحیهی مول تفویت ند یاین کار را ن ویم روی این بیان ما، اگر ولخواهم بم
این کار را نرد، بعداً این مولّ علیه بزرگ مشود و مگوید این کار که به مصلحت من بود را چرا آن موقع انجام ندادید؟ این

ی جهت بحث.

جهت دوم بحث این است که ی مطلب دیری هم که ی روزی در اصول این بحث را داشتیم این قانون الأحام تابعةٌ
للمصالح و المفاسد مربوط به کجاست؟ سؤالم این است که این الاحام تابعةٌ للمصالح و المفاسد آیا فقط در احام تلیفیه
است؟ یعن آنجای که شارع مخواهد ی چیزی را واجب یا حرام است، مباح یا مروه کند، مستحب کند، حالا مباح هم در
اینه حم تلیف باشد یا نه اختلاف است. آیا این قاعدهی الأحام تابعة للمصالح و المفاسد مربوط به اینجاست یا دایرهاش

همهی احام را مگیرد هم احام تلیفیه را مگیرد و هم احام وضعیه را؟

این خیل بحث کلیدی و مهم است؛ اگر گفتیم بله در همهی اینها باید ملاک مصلحت و مفسده باشد، آن وقت در ارث، ناح،
بیع، اجاره، عاریه، در تمام اینها باید بوید مصلحتش کو؟ هر جا مخواهیم بوئیم این عاریه درست است و این عاریه باطل
است، اینجا ضمان هست و اینجا ضمان نیست، این نماز باطل و این نماز صحیح است! اینها همه باید ملاک داشته باشد در
جای ام وضعیه ندارد اگر شارع در یبه اح ام تابعةٌ للمصالح و المفاسد ربطه این قاعدهی الاحام وضعیه. یا ایناح
فرموده بیع صحیح است، خواه مصلحت داشته باشد و یا نداشته باشد ما در باب احام وضعیه دیر پای مصالح و مفاسد را به

میان نیاوریم این را هم دقت کنید تا فردا این بحث را دنبال کنیم.



و صل اله عل محمد و آله الطاهرین


