
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
تفسیر قرآن کریم » مهدويت در قرآن »

در تاریخ ۰۹ آبان ۱۳۹۱

مهدويت در قرآن
جلسه 32 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

آيه  8 سوره مباركه هود

الحمد له رب العالمین و صل اله عل سیدنا محمد و آله الطاهرین و لعنة اله عل اعدائهم اجمعین من الآن ال قیام یوم الدین.

ی از آیات شریفهای که بر حسب روایات که ذیل این آیه شریفه رسیده، اشعار دارد یا دلالت دارد بر قضیۀ مهدویت و اصحاب
حضرت حجت(ع)، آیۀ هشتم از سورۀ مبارکۀ هود است.

خدای تبارک و تعال مفرماید:
(و لَئن اخَّرنا عنْهم الْعذاب ال‌ امة معدُودة لَيقُولُن ما يحبِسه الا يوم ياتيهِم لَيس مصروفاً عنْهم و حاق بِهِم ما كانُوا بِه يستَهزِون‌)

سیاق آیات قبل

آیات قبل دلالت بر برخ از برخورد های مشرکین و کفار با رسالت پیامبر اکرم (ص) و رسالت رسولان اله دارد. اینها ی از
حرف های که مزدند این بود که مگفتند: (انْ هذا الا سحر مبين)[1] در مورد قرآن کریم تعبیر به سحر داشتند و خود پیامبر را
تعبیر به ساحر مکردند. ی از حرف های که کفار و مشرکین در مقابل رسول خدا (ص) داشتند، این بود که قبلا وعدۀ عذاب

به اینها داده شده بود، و اینها مگفتند عذاب نیامد و پیامبر را استهزاء و مسخره مکردند. در این آیۀ شریفه خدا در مقام جواب
به اینهاست.

معن اجمال آیه

بِهِم حاق و منْهوفاً عرصم سلَي تيهِماي مولا يا هبِسحما ي قُولُنلَي ةدُودعم ةما ‌لا ذابالْع منْهنا عخَّرا نلَئ فرماید: (وخداوندو م
( ما كانُوا بِه يستَهزِونَ

لام در لئن لام قسم است. زیرا لام ابتدائیت بر سر إن شرطیه در نم آید، لام ابتدائیت بر سر اسم یا آنچه که شبیه به اسم است
آید. لذا لام در اینجا لام قسم است و آنچه جواب برای این قسم واقع شده، در حقیقت جزای برای این شرط هم هست. یعندر م

اُقسم؛ خدا مفرماید قسم مخورم که اگر أخّرنا عنهم العذاب إل امة معدودة؛ اگر ما عذاب را تأخیر انداختیم تا ی زمان
محدود و معدود (بر حسب ی معنای این آیه)، لیقولن ما یحبسه؛ اینها هم مسخره مکنند و مگویند پس کو عذاب.

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/53
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/46
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=11&a=8
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=5&a=110
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=11&a=8
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=11&a=8


 اینها مگوید چه چیزی عذاب را ممانعت کرد. حبس به معنای منع است. چه چیزی مانع از این عذاب شد؟ پیامبر را مسخره
مکردند و مگفتند تو که این همه ما را از جانب خدای خودت ترساندی برای عذاب، پس کو این عذاب. بعد خدا مفرماید: ألا

یوم یأتیهم؛ آن روزی که عذاب اینها را فرا بیرد، لیس مصروفاً عنهم؛ این عذاب حتماً شامل حال اینها هم مشود و از اینها
برگردانده نم شود. یعن هیچ چیزی مانع از اینه اینها گرفتار عذاب بشوند نیست. و حاق بهم ما کنوا به یستهزئون؛ عذاب

احاطه پیدا مکند نسبت به آن استهزائ که اینها داشته اند.

توضیح چند نته

ابتدا باید چند نتۀ کلیدی را در خود آیه شریفه روشن کنیم.

اولین نته این است  که روشن کنیم مراد از کلمۀ امت چیست؟ و مراد از کلمۀ امت معدوده چیست؟

نتۀ دوم این است که آیا مراد از عذاب در اینجا عذاب دنیوی است، یا مراد عذاب اخروی است؟

تا این دو مطلب روشن نشود، معنای آیه روشن نم شود.

ابتدا مقداری راجع به کلمۀ ام و امت باید بحث کنیم و معنای ام را مقداری روشن کنیم.

" معنای کلمۀ " اُم

در کتاب مصباح المنیر فیوم، آنجا مگوید که: أمه أماً. أم یوم، من باب قتل یقتل. أي قصده؛ الف و میم مشدَّد (اُم) یعن آنچه
که مقصود است. أمه یعن قصده.

بعد در دنباله مگوید: اُم الشی اصل الشی. الام الوالدة.

و قیل اصلها اُمهة و لذا تجمع عل اُمهات. اُم در مورد والده جمعش اُمهات است.

اینجا ی بحث دارند که این هاء، های زائد است یا نیست، کاری به او نداریم.

در کتاب مقاییس اللغة ابن فارس مگوید: اُم اصل واحدٌ یتفرع منه أربعة أبواب؛ چهار چیز از آن مشتق مشود یا چهار معنا از
آن در مآید.

1- أصل. اُم به معنای اصل است.

2- به معنای مرجع است. آنچه که بازگشت چیزی به آن است.

3- به معنای جماعت است.

4- به معنای دین است.



یعن چهار معنای ام اینهاست. بعد مگوید: و هذه الأربعة متقاربة. این چهار معنا نزدی به هم است. ی اصل و مرجع و چون
مرجع هم مشود اصل. جماعت و دین. اینها نزدی به هم است.

سپس ابن فارس ادامه مدهد و منویسد: و بعد ذل اصول ثلاثة.

1. قامت: ام به معنای قامت. طویل الام یعن طول القامة.

2. به معنای حین و زمان است.

3. به معنای قصد است.

یعن در حقیقت اُم مجموعاً در هفت مورد استعمال شد که چهار تا متقارب هستند. (اصل، مرجع، جماعت، دین) اما سه تا هیچ
ارتباط به هم ندارند (قامت و زمان و قصد).

مطلب را از خلیل نقل مکند، که قدیم ترین لغوی است. قال الخلیل: کل شی یضم إلیه ما سواه مما یلیه؛ هر چیزی که
ماسوای او به او ضمیمه مشود. فإنَّ العرب تسم ذل الشی اُماً. هر چیزی که چیزهای دیر به او ضمیمه مشود عرب

.گویند اُمم

به نظر مرسد در بعض از این تفاسیر فارس، مثل تفسیر نمونه، این عبارت خلیل را درست معنا نرده اند. آنجا آمده است.
انضمام اشیاء به یدیر. وقت مخواهند ام را معنا بنند مگویند: «وقت که اشیاء به یدیر انضمام پیدا کند.» آنها در معنای

امت مخواهند بویند به ی گروه مگویند امت که اینها از نظر دین یا زمان یا مان، به یدیر انضمام پیدا کرده اند. که
این مطلب غیر از مطلب است که خلیل مگوید. خلیل مگوید ام یعن چیزی که محور برای انضمام است، چیزی که اصل

برای انضمام است. یعن امور دیر به او ضمیمه مشود. بعد مگوید و من ذل اُم الرأس و هو الدماغ، که مغز است.

و ام القری یعن مه. ما مه را ام القری مگوییم، چون قرای دیر را با ضمیمه کردن به او معتبر مدانیم و بررس مکنیم.

و کل مدینة ه ام ما حولها من القری.

اُم القرآن فاتحة التاب است. چون فاتحة التاب سورهای است که بقیۀ سور قرآن به آن ضمیمه شده است. ی از وجوه
تسمیه فاتحة التاب به "ام التاب" همین است. ام القرآن، فاتحة التاب است؛ ام التاب ما ف اللوح مبدئه.

این آیۀ شریفه (انَّه‌ ف‌ ام‌ الْتاب)[2]، یعن در لوح محفوظ.

و ذل لون العلوم کلّها منسوبةً إلیه؛ همۀ علوم منسوب به، متّخذ از اُم التاب است.

ر ضمیمه شود و آن منضمه چیزی به چیز دیری آنقصد و دی دو جهت وجود دارد. ی بینیم تا اینجا راجع به کلمۀ امپس م
إلیه بعد از انضمام، مقصود واقع شود. یعن مجرد ی انضمام خارج را عرب نم گوید "ام". مه وقت که قرای دیر به او

ضمیمه مشود، حالا مورد قصد خاص قرار مگیرد.

http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=43&a=4


معنای کلمه امت

بعد مآییم سراغ کلمۀ امت. در این آیه کلمۀ امت داریم. إل امة معدودة.

راجع به امت مگوید:
خود آن شی اصل مقصد مشود، نه آنچه ضمیمه شده است.

مادر چون همۀ افراد حول او هستند و به او ضمیمه مشوند مشود ام. مجرد انضمام خارج هم نیست. انضمام است که
بعدش قصد و توجه خاص نسبت به او وجود دارد. مجرد انضمام ی شی به ی شی دیر، سبب نم شود که او ام این

بشود. بعد الانضمام باز باید این منضم إلیه مورد توجه خاص قرار بیرند.

راجع به امت دارند: کل جماعة یجمعهم امر ما. جماعت که در ی امری مشترک اند. إما دین واحد، أو زمانٌ واحد، أو مانٌ
یاً  أو اختیاریاً. واحد. سواء کان ذل الأمر الجامع، تسخیر

حالا این قدر مشترک قدر مشترک قهری باشد یا قدر مشترک اختیاری باشد. امت معنایش این است. که کل جماعة یجمعهم
ركاد ما ونْهالَّذي‌ نَجا م ‌قال ۀ حضرت یوسف (ع) در آیۀ 45 سورۀ مبارکۀ یوسف داریم: (وواحد. بعد در قرآن کریم در قضی امر

بعدَ امة انَا انَبِىم بِتَاويله فَارسلُون‌).

.ة أي:حینآنجا امت را به معنای زمان معنا کرده اند. وادکر بعد ام .(‌ةمدَ اعب ركاد ما ونْهالَّذي‌ نَجا م ‌قال و)

در مقاییس اللغة آمده: و حقیقة ذل، بعد انقضاء أهل عصرٍ أو أهل دین. یعن به هر زمان هم امت نم گویند. زمان را امت
مگویند که ی اهل یا ی گروه مثلا مقدار زیادی باشد که منقض شده باشد. به عبارة اخری بعد از ی ساعت و دو

ساعت و ی روز و ده روز را نم گویند امت. باید به مقداری که زمان منقض شده باشد، بذرد. این قرینه مشود بر اینه آن
کس که از زندان آمده بود، بعد از چه مدت یادش افتاد که یوسف آن پیغام را به او داده. ظاهراً چند سال طول کشید. هفت سال

طول کشید. پس مطلق زمان را نم گویند امت.

برخ از مفسرین به همین قرینه و ادکر بعد امة، در این آیه شریفه سورۀ هود و لئن اخرنا عنهم العذاب إل امة. امة را به معنای
زمان معنا کرده اند. یعن خدا مخواهد بفرماید ما اگر عذاب را از این مشرکین به تأخیر انداختیم، این تأخیر تا ی زمان

.ةن و زمان محدود. به این قرینه که داریم و ادکر بعد امزمان معی معدود بوده است. تا ی

سوال:

پیامبر ام به کدام معنا بر مگردد؟

اگر به کتب لغت مراجعه کنید یعن آن چیزی که دست خورده نیست. یعن چیزی از خارج به او اضافه نشده. خودش هست و
خودش. نیامده اند علم یا چیزی را به او اضافه کنند.

آنوقت ببیند مثلا در همین مادۀ ام وقت مگویید أمام، أمام یعن کس که روبرو و در مقابل انسان است. چرا به او امام
مگویند ؟ چون امام از همین ماده است. و چیزی که جلوی انسان است، عمدتاً مورد توجه انسان است و مورد قصد انسان

واقع مشود.

http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=12&a=45
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=12&a=45
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=12&a=45
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=11&a=8


یا مثلا خود إمام را که در لغت فارس مگویید پیشوا، این معنای عرب اش نیست. معنای عرب اش یعن مقصود. آن کس که
امام واقع مشود، چون مقصود برای دیران واقع مشود و دیران به او توجه پیدا مکنند امام گفته مشود. این است معنای

امام و الا اگر بوییم امام یعن پیشوا، این معنای لفظ امام نیست.

یا در این آیه شریفه: (و من قَبله كتاب موس‌ اماماً)[3]. یعن کتاب موس مورد توجه و مورد قصد مردم بوده است.

معنای دیر امت 

ن و المحدود من الفعل. یعناز کتب لغوی نوشته است: امت، المقدار المعی کلمۀ امت به معنای زمان آمده است. در بعض
.فعل مقدار معین از ی

ما یقصد محدوداً و یتوجه إلیه مشخّصاً. آن که بالخصوص به او توجه مشود. سواء کان متشلا من الأفراد. مثلا مگویید
امت اسلام، یعن گروه که مورد توجه قرار مگیرد. او من قطعات الزمان أو من العقیدة أو الفر. او یون فرداً مشخّصاً

یتوجه إلیه ف مقابل سائر الناس. گاه اوقات به ی نفر مگویید امت. در این آیۀ شریفه که دارد (انَّ ابراهيم كانَ‌ امةً قانتاً)[4]
این امت یعن چه ؟ یعن مقصوداً. 

ابراهیم شخص بود که مقصود و مورد توجه بود. ی روایت هست، روایت خیل خوب است. پیامبر صلوات اله و سلامه علیه
فرمود: اجود الأجواد اله تبارک و تعال؛ جواد ترین جواد ها، سخ ترین سخاوتمند ها، خدای تبارک و تعال است. بعد فرمود:

و أنا أجود بن آدم؛ من در میان بن ادم از همه جوادترم. و اجودهم بعدی؛ حالا بعد از من اجود کیست. رجل علم بعدی علماً
فنشره و یبعث یوم القیامة امة واحدة. مردی که علم دین را یاد بیرد و انتشار بدهد، این روز قیامت به عنوان امت واحده

مبعوث مشود. 

میلیون آدم ی ی ه روز قیامت خودش با مثلاگیرد. این امةً واحدة نه ایندر صحرای محشر مورد توجه همه قرار م یعن
گروه بشود. بله یبعث یوم القیامة امة، یعن مقصودةً مورد توجه در میان محشر و اصحاب محشر قرار مگیرد.

در کلیات اب البقاء مگوید: الأمة بالضم ف الاصل المقصود و تسم بها الجماعة من حیث تاُمها الفرق، أتباع الانبیاء امتهم ،
تطلق عل الرجل الجامع لخصالٍ محمودة، و مثال مزند به همین آیۀ شریفۀ (انَّ ابراهيم كانَ‌ امةً قانتاً).

خلاصه آنه غالب لغویین محور معنای امت را یا شخص مقصود قرار دادند یا جماعت مقصود و جماعت خاص که مورد
قصد واقع بشوند و أم یوم یعن قَصدَه. معنای قصد هم در معنای ام هم در معنای امت اشراب شده است.

معنای امت در آیۀ شریفه 

حالا که معان لغوی امت را بیان کردیم، باید ببینیم مراد از امت در این آیه چیست ؟ آیا بوئیم امت به معنای زمان است، معنای
آیه این مشود و لئن اخرنا عنهم العذاب إل زمانٍ معین. امت معدوده اینطور باشد. خوب این ی احتمال در آیه است. مرحوم

علامه و بسیاری از مفسرین هم همین احتمال را پسندیده اند. اما چند احتمال دیر در آیه وجود دارد.

احتمال دوم این است که خود امت را به معنای جماعت بیریم. که مرحوم علامه مفرمایند این وجه است که لابأس به است.
منتها مراد کدام جماعت است؟ مفرماید: فقد وعد اله سبحانه أن یؤید هذا الدین، بقوم صالحین. خدا مفرماید ما عذاب را

http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=11&a=17
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=16&a=120
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=16&a=120


تأخیر انداختیم تا آن امت معدوده بیاید، بعد که آن امت معدوده بیاید آخر الزمان هست، و کم کم قیامت مشود و بعد
مفرماید: (الا يوم ياتيهِم لَيس مصروفاً عنْهم‌) یوم یأتیهم یعن روز قیامت.

در واقع باید بوییم مراد از امت معدوده یعن جماعت محدوده. خدا وعده داده که دین را تأیید کند به ی قوم صالح. لا یؤثرون
عل دینه شیئاً. بر دین خدا هیچ چیز را ترجیح ندهند. و یمن عند ذل للمؤمنین دینهم الذی ارتض لهم. بعد اشاره مکنند به
این آیۀ سورۀ مائده: (فَسوف يات اله بِقَوم يحبهم و يحبونَه اذِلَّة علَ الْمومنين اعزة عل‌َ الْافرين يجاهدُونَ ف‌ سبيل اله و لا

يخافُونَ لَومةَ لائم). یا این آیۀ 55 سوره نور: (وعد اله الذین آمنوا منم و عملوا الصالحات لیستخلفنهم ف الارض کما
استخلف الذین من قبلهم و لیمنن لهم دینهم الذی ارتض لهم و لیبدلنهم من بعد خوفهم امنا یعبدون و لا یشرکون ب شیئا).
که از آیات بسیار محم در قضیه مهدویت است. بدون هیچ روایت از این آیه شریفه قضیه مهدویت به خوب استفاده مشود.

پس این معنای دوم آیه: و لئن اخرنا عنهم العذاب. شما کفار اگر در دنیا ما عذاب را در امت اخر الزمان برداشته خدا و ما کنا
معذبین، حت نبعث رسولا یا و انت فیهم. انجای که مفرماید وقت تو در میان این امت هست ما دیر عذاب را از این امت
برداشتیم.آنوقت مفرماید: و لئن اخرنا عنهم العذاب، تا چه زمان ؟ تا زمان که ان امت معدوده بیاید. که آن امت معدوده

اشاره به آن اصحاب حضرت باشد و آن گروه که در آخر الزمان مآیند که امت را به معنای زمان معنا نم کنیم دیر. به
معنای جماعت معنا مکنیم.

دو وجه دیر در معنای امت در آیه

بعد مرحوم علامه دو وجه دیر را هم برای این آیه بیان مکنند. ی وجه این است که إن المراد الجماعة، مراد از امت جماعت
است. و هم قوم یأت اله بهم بعد هؤلاء. بعد از این مشرکین ی قوم دیر مآیند، یصرون عل الفر فیعذبهم بعذاب الاستئصال.

خدا آنها را عذاب مکند به عذاب استیصال. کما فعل بقوم نوح، این ی وجه.

او هم قوم یأتون بعد هؤلاء فیصرون عل معصیة اله. یا جماعت که بعداً مآیند، نه اینه اصرار بر کفر بنند. مسلمانند اما
یصرون عل معصیة اله، فتقوم علیهم القیامة، به گناه اصرار دارند. قیامت آن موقع دیر برپا مشود. یعن آن قوم که در آخر

الزمان مآیند و فساد مکنند، معصیت مکنند، این مقتض مشود برای تحقق قیامت.

بعد ایشان مفرمایند: و الوجهان سخیفان. این دو تا وجه اخیر سخیف هست، لبنائهما عل کون المعذبین، غیر هؤلاء
المستهزئین. این دو جه مبتن بر این است که آنهای که عذاب مشوند غیر از آنهای باشند که استهزاء مکنند. و ظاهر قوله

حاق و منْهوفاً عرصم سلَي تيهِماي مولا يکه ظاهر ذیل آیۀ شریفه (ا أنَّ المعذّبین هم المستهزئون. در حال ،( تيهِماي مولا يا) :تعال
بِهِم ما كانُوا بِه يستَهزِون‌) این است که آنهای که مخواهند عذاب شوند همانهای هستند که استهزا کرده اند.

قدر مشترک وجه سوم و چهارم، این است که آنهای که عذاب مشوند ی گروه دیر هستند. مرحوم علامه مگوید چطور
مشود آنها استهزاء کرده باشند و خدا در مقام توبیخ آنها باشد، اما عذاب را برای کس دیر مطرح مکند و ظاهر آیه این است

که خود همین مستهزئین باید عذاب شوند.

خلاصه احتمالات در آیه

ی احتمال آنه امت به معنای زمان است. احتمال دوم به معنای جماعت از صلحا است. احتمال سوم جماعت از کفار و
احتمال چهارم جماعت از اهل معصیت و آنهای که معصیت خدا مکنند. این چهار احتمال در این آیه شریفه هست.

http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=11&a=8
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=5&a=54
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=24&a=55
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=5&a=54
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=24&a=55
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=11&a=8
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=11&a=8
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=11&a=8
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=11&a=8
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=11&a=8


شاید بهتر باشد معنای عذاب را هم روشن کنیم تا ببینیم در (الا يوم ياتيهِم) یا در (و لَئن اخَّرنا عنْهم الْعذاب‌) مراد چیست؟

مرحوم علامه مفرمایند: مراد عذاب دنیوی است. عبارت که ایشان در المیزان دارند این است:

م فرمایند: و بما تقدم یظهر ان هذا العذاب الذی یهددون به عذاب دنیوی سیحیق بهم. سیحیقه بهم یعن زود احاطه مکند آنها
را و ینزل علیهم دون عذاب الاخرة. و ربط به عذاب آخرت ندارد.

اما به نظر مرسد که آیه ظهور روشن دارد در اینه مراد از این عذاب عذاب اخروی است. درست است که کفار فر مکردند
در همین دنیاست. ول آن عذاب که خدا به عنوان عذاب استیصال به اینها وعده داده بود و آنها را ترسانده بود، عذاب اخروی

است. ما دو قرینه بر این مدعا داریم. که مراد عذاب اخروی است. ی قرینه تعبیر أخرنا است. ببینید، اگر ما بخواهیم نسبت به
خودمان ملاحظه بنیم، مگویید این فعل را تأخیر ماندازیم تا ده سال دیر، تا پنجاه سال دیر، یا هر مقداری که اقتضاء در ما

باشد. و مگویید تأخیر انداختیم. 

اما تأخیر وقت نسبت به خدای تبارک و تعال داده مشود، این ظهور در این دارد که تأخیر عن الدنیا است. یعن ما وعدۀ
عذاب دادیم. اینها هم فر مکردند در همین دنیا ما عذاب مکنیم. حالا هم که عذاب نردیم دارند مسخره مکنند ول لئن

اخرنا... یعن اخرنا ال یوم القیامة. همینها که دارند استهزاء مکنند، ما در روز قیامت اینها را عذاب مکنیم. پس قرینه اول
اخرنا است.

مودر یوم القیامه دارد. یوم لا ینفع مال و لا بنون. خود کلمۀ یوم. (ي یوم، یوم ظهور روشن قرینه دوم کلمۀ یوم است. در عل
) آنجا دیر این عذاب مصروف از اینها نیست و منْهوفاً عرصم سلَي تيهِماي مودارد در روز قیامت. (ي ظهور روشن (تيهِماي

برگردانده نم شود. مخصوصا اینه ما بر حسب آیات دیری از قرآن داریم که وقت پیامبر(ص) در میان امت هست، خدا
وعده کرده دیر عذاب نند. نم شود گفت یوم یأتیهم مربوط به همین دنیاست. از آن زمان تا حالا که عذاب نیامده. لذا این

دوقرینه قرینه مشود بر این که این مربوط به روز قیامت است.

منْهنا عخَّرا نلَئ نید. ما (وکنند، استهزائتان را بفرماید اینها دارند استهزاء محالا که عذاب مربوط به روز قیامت شد، خدا م
الْعذاب ال‌ امة معدُودة)، به نظر ما ظهور این امت در همین جماعت است. نه تا زمان محدود.

اگر ما بخواهیم امت را به معنای زمان معنا کنیم، یعن خدا مگوید ما مقداری زمان، ده سال، بیست سال، پنجاه سال، شما را
عذاب نم کنیم و تأخیر ماندازیم. این چه معنای دارد.

اما وقت اینطور بوییم امت به معنای جماعت است، آن جماعت که در آخر الزمان مآیند، و بعد از او دیر قیامت مخواهد
برپا بشود. معنا آن مشود که این امة معدوده اشاره دارد به تحقق قیامت بعد از حضور این امت معدوده.

)در بیاوریم. ةدُودعم ةما ‌لا ذابالْع منْهنا عخَّرا نلَئ خواهیم از خود آیه (وات را مببینید این ن

خوب حالا این برنامه خدای تبارک و تعال است: لیقولن ما یحبسه. مگویند چه چیزی مانع از عذاب شد. ألا یوم یأتیهم، آن
روز قیامت که عذاب مآید، لیس مصروفا عنهم و حاق بهم ما کانوا به یستهزئون. امت را باید به جماعت معنا کرد.

آنوقت آن دو وجه سوم و چهارم که مرحوم علامه فرموده اند، قرینهای ندارند. نم توانیم بوییم امت یعن کفاری که یصرون

http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=11&a=8
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=11&a=8
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=11&a=8
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=11&a=8
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=11&a=8
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=11&a=8


گوییم امت معدوده ظهور در جماعت معدوده دارد و اشاره به یکه یصرون بر معصیت. لذا م کفرهم. یا مسلمانان عل
جمع دارد. اصلا فعلا اجمالا آیه این را بیان مکند.

ی نته دیر

قطع نظر از اینه تأخیر تا ی زمان از سوی خدا خیل تناسب ندارد، اگر بخواهیم زمان را توصیف به معدوده کنیم، یعن چه ؟
اشخاص، جماعت، توصیف به معدوده مشود. ما اشخاص معدود داریم یعن اشخاص محصور، اشخاص که قابل عدّ هستند

و قابل شمارش هستند. اما زمان معدود این مقداری استبعاد دارد. بنابر این به نظر مرسد که آیه ظهور روشن تری در امت به
معنای جماعت دارد.

در مورد جماعت آن دو وجه را انار کردیم، مرحوم طبرس کلام دارد که آن هم اشاره به بعض از همین وجوه که مرحوم
علامه فرموده دارد. اما ی ظهور ابتدائ که ما از آیه مگیریم همین است. و لئن اخرنا عنهم العذاب آن عذاب اخروی که به

اینها وعده داده شده، إل امة معدوده، تا آن زمان که امت معدوده مخواهد بیاید، الان هم لیقولن ما یحبسه. حالا هم ممن
است کفار بویند کو قیامت و کو عذاب ؟ نه اینه فقط لیقولن اختصاص به همان اشخاص زمان پیامبر داشته باشد. الا یوم

ظهور خیل در اصطلاح قران دارد. شما ببینید استعمالات کلمه یوم در قرآن را. ی روشن یاتیهم که این یوم واقعا ظهور خیل
روشن در روز قیامت دارد.

وصل اله عل محمد و آله الطاهرین.

[1] ـ سورۀ مائده، آیۀ 110.
[2] ـ سورۀ زخرف ، آیۀ 4 .
[3] ـ سورۀ هود ، آیۀ 17 .

[4] ـ سورۀ نحل ، آیۀ 120 .

http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=11&a=8

