
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
تفسیر قرآن کریم » مهدويت در قرآن »

در تاریخ ۱۱ مهر ۱۳۹۱

مهدويت در قرآن
جلسه 29 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

آيه 39 سوره مباركه انفال

الحمد له رب العالمین و صل اله عل سیدنا محمد و آله الطهرین و لعنة اله عل اعدائهم اجمعین من الآن إل قیام یوم الدین.

مقدمه

(و قاتلُوهم حتَّ لا تَونَ فتْنَةٌ و يونَ الدِّين كلُّه له فَانِ انْتَهوا فَانَّ اله بِما يعملُونَ بصير)[1]
ی از آیات که در قرآن کریم به خوب متوان از آن، قضیه مهدویت در آخر الزمان را به نحو کل استفاده کرد، حت اگر

روایت به آن ضمیمه نشود، و خود آیه دلالت بر اصل این مدعا دارد، آیۀ شریفه 39 از سوره مبارکه انفال است.

این آیه شبیه آیات سوره مبارکه بقره 190 ‐195 است. خدای تبارک وتعال در سورۀ مبارکۀ بقره آیه 190 مفرماید:

نم موهخْرِجا و موهفْتُمثَق ثيح ماقْتُلُوه (190) و تَدينعالْم بحلا ي هنَّ التَدُوا الا تَع و مَلُونقاتي الَّذين هال بيلس ‌لُوا فقات و)
حيث اخْرجوكم و الْفتْنَةُ اشَدُّ من الْقَتْل‌...)

و در همین سورۀ مبارکه، آیۀ 193 مفرماید:
)؛ یعن با کفار جهاد کنید و مقاتله کنید (و قاتلُوهم حتَّ لا تَونَ فتْنَةٌ و يونَ الدِّين له فَانِ انْتَهوا فَلا عدْوانَ الا علَ الظَّالمين‌

حت لا تون فتنة. غایت قتال این است که فتنه برداشته شود. و یون الدین له. غایت دوم آن است که دین برای خدا بشود.

جهاد ابتدائ

جهاد ابتدائ که از این آیات سورۀ بقره به خوب استفاده مشود، به تعبیر برخ از فقها، ی از ضروریات و ارکان اسلام
از ادلۀ مهم جهاد ابتدای ون فتنه...»، یلا ت باشد. آیۀ 193 سورۀ مبارکۀ بقره: «وقاتلوهم حت ه واجب معمولاست، نه این

است.

آیه مفرماید: با کفار جهاد کنید؛ تا چه زمان؟ دو غایت دارد. ی آن که فتنه نباشد. دوم آنه دین خدا حاکم باشد.

.(...هل لُّهك ونَ الدِّيني تْنَةٌ وونَ فَلا ت َّتح ملُوهقات و) .در سوره مبارکه انفال، آیه 39 هم، نظیر همین تعبیر هست

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/53
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/46
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=8&a=39
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=191
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=190
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=191
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=193
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=193
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=8&a=39


در این آیه شریفه کلمه "کلُّه" اضافه شده است. در ادامۀ آیه هم مفرماید: (...فَانِ انْتَهوا فَانَّ اله بِما يعملُونَ بصير).

پس در دو جای قرآن کریم این مضمون آمده است «و قاتلوهم حت لا تون فتنة و یون الدین له» یا «و یون الدین کله له».

و اجمال هر دو مضمون همین است که خدا مفرماید: جهاد کنید تا این دو غایت محقق بشود. ی غایت اینه فتنه نباشد و
غایت دوم اینه تمام دین، قانون که برای بشر بر روی زمین وجود دارد، از آن خدا باشد. غیر از دین توحیدی، چیز دیری
...)؛ فقط مرا عبادت مکنند نباشد. همانطور که خدا در آیۀ 55 سورۀ مبارکۀ نور فرموده است: (...يعبدُونَن‌ لا يشْرِكونَ‌ ب‌ شَيئاً

و به من شرک نمورزند. 

یعن غایت خلقت همین است. بعثت تمام انبیاء و ارسال رسل و انزال کتب و همه فروعات خصوصاً فرع جهاد، برای آن است
که زمان فرا رسد که روی زمین فتنهای نباشد و دین، فقط برای خدا باشد و دین دیری بر روی زمین نباشد. این همان چیزی
ستراند. برپایفقط برای این نیست که عدالت را روی زمین ب کنیم. ظهور منجیاد م است که ما از آن به عنوان ظهور منج
عدالت فراگیر، تنهای مرتبۀ ضعیف از تجلیات ظهور حضرت و مهدویت است. آنهای که مهدویت را مساوق با ظهور عدالت
در کل عالم مداند تلق ضعیف از مهدویت دارند و این تلق ضعیف است. تلق سطحای است.تلق دقیق آن است که ما
دنبال منجای هستیم که دین را با همه ابعادش در روی زمین پیاده کند؛ که ی بعدش عدالت است. زیرا عدالت گوشهای از دین

است. دین خدا ی بخشش عدالت است و نه همۀ آن. آن منج، تمام دین را روی زمین پیاده مکند.

معنای کلمۀ فتنه

در اینجا بحث مهم آن است که کلمه فتنه به چه معناست؟

خداوند متعال در آیۀ 191 سورۀ مبارکۀ بقره مفرماید: «و الفتنة اشد من القتل». در آیات بعدی مگوید: «وقاتلوهم حت لا
تون فتنة».

سوال:

فتنه در این آیات به چه معناست؟

جواب:

برخ از آنها که مخواستهاند جهاد ابتدای را در اسلام منر شوند، این کلمه را به معنای دیری گرفتهاند.

دو بحث در مورد جهاد ابتدای هست. ی اینه آیا اصلا چیزی به نام جهاد ابتدای در اسلام داریم یا نه؟ برخ شاذ منر آن
هستند. ول فقهای اصیل و اسطوانههای فقه از زمان شیخ مفید(ره) و شیخ طوس(ره) مگویند: این از واجبات دین است و
تعبیر به ضروریات و ارکان دارند. فقط ی دو نفر اخیرا کتابهای نوشتهاند و گفتهاند که اسلام چیزی به نام جهاد ابتدای ندارد

و فقط جهاد دفاع دارد. 

متأسفانه، امروزه ی از حملات که از طرف غربها و حقوق بشریها به اسلام مشود، در زمینه جهاد ابتدای است. برخ به
جای اینه بیایند تحقیق و بحث کنند، ریشه را مزنند و مگویند جهاد ابتدای نداریم. ول حق آن است که ما در اسلام جهاد

http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=8&a=39
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=8&a=39
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=193
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=24&a=55
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=192
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=191
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=191
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=192


ابتدای داریم و ریشۀ آن هم کاملا دقیق، منطق و عقل است. ول آنها از جهاد ابتدای تعبیر وحشتناک مکنند مگوید:
«اسلام مگوید: یا مسلمان شو یا باید کشته شوی». این حرف، مقدمات دارد که باید بیان شوند و جزئیات دارد که باید ذکر

شوند. اکنون این مقدمات و جزئیات را بیان مکنیم تا معلوم شود که نظر اسلام در مورد جهاد ابتدائ چقدر منطق است.

اسلام در سیزده سالۀ اول خود در مه چیزی به نام جهاد نداشته. این خود نتهای بسیار مهم است. در سیزده ساله اول اسلام
کفار مسلمانها را بسیار شنجه مکردند، به آنها اذیت و آزار مرساندند، و حت آنها را به قتل مرساندند؛ مسلمانهای که بعد
از کفر مسلمان شده بودند، به رسول خدا(ص) عرض مکردند اینها دارند ما را مکشند و شنجه مکنند. پیامبر(ص)
)[2]؛ و آزار اینها را رها کن. یعن با ‌‌مذاهعْ‌ اد فرمود: شما حق برخورد ندارید. و در این زمینه آیهای هم نازل شده است: (وم

.ناینها مقابله ن

بعض مگویند در سه ماهه آخر حضور پیامبر در مه، از فرط اصرار مسلمانان برای برخورد، آیه نازل شد (اذِنَ‌ للَّذين‌ يقاتَلُونَ
بِانَّهم ظُلموا)[3]، کسان که ظلم دیدهاند، اجازۀ برخورد دارند و باز برخورد واجب نشد.

بعد که پیامبر(ص) به مدینه هجرت کردند، سال دوم به عنوان سنة القتال معروف است. ابوریحان بیرون سالهای زمان بعثت
پیامبر را نامذاری کرده است، و سال دوم هجرت را سنة القتال نامیده است. آیات وجوب قتال در همین سال نازل شد از

جمله:

1. آنها که با شما جن مکنند با آنها بجنید.

2. آنها که دور و بر شما هستند با آنها قتال کنید.

3. بعد آیه آمد «وقاتلوهم حت لا تون فتنه» و «یا ایها النب جاهد الفار و المنافقین».[4]
نتهای دقیق در آیات مربوط به قتال هست، که مرحوم علامه(ره) به آن اشاره کردهاند و آن اینه: آیات جهاد به نحو تدریج نازل

شده است.

این مطلب از خود آیات جهاد استفاده مشود که کفار، کس را که مسلمان مشد، مگرفتند و شنجه مکردند و به او
مگفتند یا به کفر برگرد یا تو را به قتل مرسانیم. این سیاست کفار در مقابل مسلمانان بود. این سیاست، مقطع نبود. (و لا
[5] سیاست کفر از ابتدای اسلام همین بوده و تا زمان ما نیز همینطور است. الان خیل.(مدين نع موكدري َّتح ‌مَلُونقاتزالُونَ‌ يي

هم شدید تر از زمان رسول اله است؛ ول با وسیله و شل دیر. 

این مخالفتهای که امروز با انقلاب ما و با کشور ما مشود، سرِ دین است. مسائل هستهای و امثال آن بهانه است. آنها دین
جهان درست کردهاند و جهان را به عنوان دهدۀ واحد تصویر کردهاند. خودشان قانون مجموعۀ جهان نوشتهاند و مگویند
کتب آسمان کنار بروند نه قرآن باشد نه تورات و نه انجیل ونه هیچ کتاب آسمان دیری و همین قانون ما بر جهان حاکم باشد.
این عرفانهای کاذب که درست کردهاند و این شیطان پرستای که درست کردهاند و... نمودی از این حرکت است. این همه
مخالفتهای که اینها با دین ما مکنند و مگویند: چرا مسلمانان حدود دارند، چرا حجاب دارند، چرا قصاص دارند، چرا در
ازدواجشان مرد و زن حقوق غیر مساوی دارند و...، و اینه همۀ احام دین را مخواهند از بین ببرند، از سر دشمن با دین

ماست. 

اگر ما فر کنیم اینها فقط با چند مسئله از مسائل فقه ما مشل دارند، ساده اندیش است. اینها از اول اعتقادات گرفته تا آخر
اخلاقیات با همه دین مشل دارند. خانوادههای غرب را ببینید که از هم پاشیدهاند و نه اصول اخلاق بینشان حاکم است و نه

http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=33&a=48
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=22&a=39
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=22&a=39
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=9&a=73
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=193
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=217
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=217


اصول فرهن و نه اصول دین و مذهب؛ در ایران هم مخواهند همین وضعیت را ایجاد کنند و همۀ اصول را که انسانها به
) معنایش همین است. مدين نع موكدري َّتح ‌مَلُونقاتزالُونَ‌ يلا ي آن پایبند هستند، از بین ببرند. (و

اسلام به کفر مگوید: حالا که تو این سیاست را در مقابل ما داری، به مسلمانان فرمود: شما هم همین سیاست را در مقابل کفر
داشته باشید. منطق اسلام را به کفار ارائه دهید، سؤالاتشان را جواب دهید. حجج خدا در میان شما هستند. معصومین برای
ارائه دین و دفاع از دین هستند. نایبان آنها هستند (فَسىلُوا اهل‌ الذِّكر)[6]؛ ای کفار، هر چه مخواهید بپرسید و آناه که برهان
قطع کاملا ارائه و تبیین شد، اگر بخواهند از روی عناد و لجاجت نپذیرند، باید کشته شوند. زیرا این همه انبیا و رسل و کتب در

طول تاریخ آمدهاند تا ما هدایت شویم. اگر بوییم ما هیچ حرف حق را نمخواهیم قبول کنیم، این شدن نیست.

مثل آن مماند که به مریض بوییم فلان دارو را باید بخوری و او نخورد به هزار دلیل توجیهش کنیم، باز قبول نند. آخرش
انسان باید بوید پس بمیر. در اسلام نیز در آخرین مرحله مگوید باید بمیری. قبلش مگوید:

ای انسان تو خلق شدهای برای اینه رشد پیدا کن. در مرحلۀ حیوانیت نمان و أضل از حیوان نباش. حق نداری بوی: در این
دنیا مخورم و مانند حیوان مچرم. باید سراغ دین بروی. این هم برهان و ادله و بینات و معجزه و... پس از اینها نوبت به آن

سخن و جهاد ابتدائ مرسد.

لذا جهاد ابتدای شرایط دارد که ی از آنها که فقهاء آن را برشمردهاند، حضور معصوم است. حت بعض از فقهای بزرگ
بحث ولایت فقیه را از نظر فقه مانند امام(ره) قبول ندارند؛ ول با این حال به بحث جهاد ابتدای که مرسند مگویند: از قرآن
استفاده مشود جهاد ابتدای مطلقاً ف کل زمان جایز است و حت نیاز به إذن معصوم هم ندارد؛ و ی فقیه جامع الشرایط هم
متواند إذن به جهاد بدهد و حت بالاتر هم مروند و مگویند: جهاد ابتدای نیاز به إذن فقیه ندارد و عدول مؤمنین متوانند این
کار را انجام دهند. البته اینها بحثهای فرع است. اما اصل جهاد ابتدای این چنین ریشه قویای دارد. جهاد برای «ویون
الدین له» است و برای «حت لا تون فتنه» است. اسلام مگوید جهاد بن نه برای خونریزی؛ بیان خواهد شد که معنای فتنه

در این آیه شرک است. اسلام مگوید جهاد کنید تا شرک نباشد.

(وعدَ اله الَّذين آمنُوا منْم و عملُوا الصالحاتِ لَيستَخْلفَنَّهم ف ارضِ كما استَخْلَف الَّذين من قَبلهِم و لَيمنَن لَهم دينَهم الَّذِي
ارتَض‌ لَهم و لَيبدِّلَنَّهم من بعدِ خَوفهِم امناً يعبدُونَن‌ لا يشْرِكونَ‌ ب‌ شَيئاً...)[7]

«لا یشرکون ب شیئا» همان «لا تون فتنه» است و «یعبدونن» هم «الدین کله له» است. غایت جهاد ابتدای در اسلام آن
است که شرک نباید در زمین باشد.

نته

خداوند انسان را خلق کرد. پس از خلقت انسان به حسب مقام چند احتمال قابل تصویر است.

ی اینه انبیا را نمفرستاد و بشر را به حال خود رها مکرد. در این صورت انسان با وجود سایر موجودات، به مقداری
متوانست خوب و بد را درک کند و تشخیص بدهد. ول ک متوانست عبادت خدا و توحید و معاد و... را درک کند. تا انبیا
نباشند ابداً و به هیچ وجه عقل بشر به اینجا نمرسد. فوقش این بود که عقل بشر بالاتراز موجودات دیر خوب و بدی را در

مسائل ظاهری درک نماید.

احتمال و راه دوم آن است که خدا کسان را بفرستد تا مردم را هدایت و راهنمای کنند که این افراد را فرستاده و همان انبیاء

http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=217
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=21&a=7
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=193
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=24&a=55
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=24&a=55
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=193
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=24&a=55


هستند. و خداوند در نهایت باید کس را بفرستد که دین که جامع همۀ ادیان گذشته و کامل ترین ادیان است، بیاورد. که خداوند
متعال این کار را نیز انجام داده و دین خاتم را که اسلام است، فرستاده است. حالا اگر بوییم این دین را به مقدار مثلا ده در

صد از بشر، آن هم نه همه دین را، بله به مقداری از آن عمل کنند، آیا این گونه تجل دین هدف خلقت را محقق مکند؟

 آیا جای این سوال نیست که چرا خدا زمان دینش را متجل به تمام ابعادش نرد؟ عقل مگوید خدای که قوانین برای سعادت
بشر فرستاده باید در همین دنیا همه ابعاد دین را محقق نماید تا بشر در سایه آن دین کامل ببینید به کجاها متواند برسد و خواهد
شود و اگر غیر از این باشد، خلقت جهان لغو است و مانند آن است که کسرسید. این دین، در زمان ظهور حضرت محقق م
ساختمان عظیم، با ظرفیت ده هزار نفر بسازد و بوید اگر دو نفر هم آمدند از ساختمان استفاده کردند، بس است. به این چنین
شخص مخندند. دین هم همینطور است. باید قریب به اتفاق یا همه بشر دین را در تمام ابعادش بپذیرند و محقق کنند و ببینند

دین که خدا واقعا برای بشر خواسته چیست؟

دید»، خیر، دین حضرت، همان دین رسول خدا(ص) است. ولج بِدین أتگویند در زمان ظهور حضرت «یه در روایات ماین
در طول تاریخ تا حالا درصدی از آن عمل شده و مقدار زیادی از آن یا عمل نشده و یا اطلاع از آن نبوده است که در زمان

حضرت عمل خواهد شد. و این دین همان دین اسلام است نه دین جدید.

خواستند از اول جنبه آن توجه کرد این است که اگر مسلمین م ادلۀ جهاد ابتدای ام بررسر از مطالب که باید هندی ی
کنند همان نفرات کم هم که اسلام آورده بودند، از دست مرفتند. از طرف دیر اگر خدا از همان ابتدا مگفت یا "قولو لا اله
الا اله تفلحوا" یا "تقتلو"؛ و اگر سیزده سال آیات و ادله و معجزات را ارائه نمکرد، و بعد در مدینه این مدارا را برای جذب مردم
به دین حق انجام نمداد، اگر اینها نبود دین اسلام منطق جلوه نمکرد و از اول منفور مگشت و دین خونریزی معرف مشد.

بله، پس از هجرت پیامبر(ص)، فتنه کفار خیل شدید شد، و لذا در سال دوم هجرت آیات قتال نازل شد.

لذا بحث جهاد ابتدای بحث منطق و مطابق با عقل و فطرت است و اگر کس اسلام را دین جن و خونریزی معرف کند، از
قرآن ب اطلاع است و از اسلام آگاه ندارد. بله از منطق و استدلال آگاه نیست. و همین موجب مشود جهاد ابتدای را انار

مکنند و بوید چیزی به نام جهاد ابتدای نداریم.

موانع اجرای کامل دین

سوال:

آیا اجرای تمام ابعاد دین، سخت و غیر ممن نیست؟

جواب:

خیر. اجرای دین سخت نیست. برخها هستند که هم اکنون تمام ابعاد دین یا اکثرش را در زندگ خود پیاده مکنند؛ خیل هم
توفیقات و سعادت و... پیدا مکنند. ی از مسائل که مانع اجرای کامل دین مشود، مسئله جهل بشر است. 

ما نباید بوییم که علم در حال پیشرفت است و بشر در حال رشد علم است و جهل دارد ریشه کن مشود. پس مردم خود به
خود به سمت عمل به دین پیش مروند. خیر؛ برخ از خرافات که الآن در دنیا هست، قابل مقایسه با خرافات زمان جاهلیت
قبل از اسلام نیست و از اعراب جاهل هم بعید است به اینچنین خرافات اعتقاد داشته باشند. معنای این قضیه جهل مردم است
و معنایش این است که رشد عقل ندارند. وقت معنویت کنار عقل قرار مگیرند، عقل بارور مشود. کسان که معنویت ندارند



عقلشان بارور نمشود. در زمان ظهور، عقل و علم و کمالات به نهایت خود مرسند. 

مثلا؛ در برخ روایات هست تا قبل از زمان ظهور، دو حرف از علم در اختیار بشر است و بیست و پنج حرف دیرش در زمان
ظهور معلوم مشود.[8] وقت علم و عقل کامل شد زمینه برای پذیرش دین فراهم مشود و مردم دین را مپذیرند. ما شیعیان و با
وجود اهل بیت و این همه برکات علم بر آمده از این متب، الآن هم نمتوانیم بوییم جهل ما کم است و علم ما زیاد شده

است.

چقدر از ابعاد قرآن برای خود ماها که مدع ارتباط با قران هستیم روشن است؟ خیل اش هنوز ناشناخته مانده. با همه این
تفاسیر و زحمات بزرگان ما از فقها و مفسرین، ول خیل از ابعادش هنوز روشن نشده است. حت فقه ما نیز اینچنین است؛
شاید فقهاء هنوز بیشتر از ی دهم فقه را نتوانستهاند برای ما روشن کنند. نه دهم آن مجهول است. اینطور نیست بوییم تمام

احام همین است و السلام.

شاید اگر فقه بخواهد کامل شود ده رساله عملیه باید ضمیمه این رسالهها بشود. خیل از احام هنوز استنباط نشده و بیان نشده
و اجتهاد نشده باشد. با اینه اجتهاد ودیعهای است که خدا به انسان داده و علما بالفعل برای در آوردن احام از آن استفاده

مکنند. ول این مقدار از قوۀ اجتهاد هنوز نمتواند تمام جهل ما را برطرف نماید.

وصل اله عل محمد و آله الطاهرین

[1] ـ سورۀ انفال (8)، آیۀ 39 .
[2] ـ سورۀ احزاب (33)، آیۀ 48.

[3] ـ سورۀ حج (22)، آیة 39.
[4] ـ سورۀ توبه (9)، آیۀ 73.

[5] ـ سورۀ بقره (2)، آیۀ 217.

[6] ـ سورۀ نحل (16)، آیۀ 43.
[7] ـ سورۀ نور (24)، آیة 55.

،نفَیرالْح رغَی موالْی َّتح رِفِ النَّاسعی فَانِ، فَلَمرح لسالر بِه تاءا جم یعمفاً فَجرونَ حشْرع ةٌ وعبس لْم[8] ـ عن الصادق(ع): الْع
فَاذَا قَام الْقَائم ع اخْرج الْخَمسةَ و الْعشْرِین حرفاً فَبثَّها ف النَّاسِ، و ضم الَیها الْحرفَین حتَّ یبثَّها سبعةً و عشْرِین حرفاً. (مختصر

البصائر، ص 320)
 


