
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
تفسیر قرآن کریم » مهدويت در قرآن »

در تاریخ ۰۴ مهر ۱۳۹۱

مهدويت در قرآن
جلسه 28 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

معنا و مصداق الحق در «لیحق الحق»
همانطور که گذشت، حق در لیحق الحق، مجموعه آن چیزی است که مربوط به خدای تبارک تعال و دین خدا است، نه اینه
مثلا تعداد محدودی از احام، مصداق حق باشند. اگر خداوند متعال در ی یا چند مورد احقاق حق و ابطال باطل کند، معنا

ندارد که بوییم خدا یحق الحق و یبطل الباطل. زیرا الف و لام در الحق، الف و لام جنس است. و الحق در اینجا یعن ما یصدق
علیه الحق.

روی این نته دقت کنید که این الف و لام الف و لام عهد ذکری نیست تا بوییم معنا آن است که در ی منازعه و مشاجرۀ بین
مسلمانان و کفار(که در آیۀ قبلش ذکر شده است) خداوند اراده مکند احقاق حق کند. بله الف و لام در لیحق الحق، الف و لام

جنس است. یعن: ما یصدق علیه الحق. نتیجه این مشود که باید ی زمان فرا برسد تا این غایت عمل شود و ما یصدق علیه
الحق محقق گردد.

نتۀ دیری که قبلا به صورت اجمال بیان شد آن است که این غایت، مسلماً مربوط به عالم دنیاست. همانطور که قسمت اول
آیه مربوط به عالم دنیاست. ما در عالم آخر ابطال باطل نداریم و آخرت فقط ظرف ظهور حق است. باطل و ظرف ظهور آن فقط

در دنیاست و در آخرت باطل نیست که ابطال شود. ظرف حق و باطل، ظرف خیر و شر و امثال اینها در عالم دنیا است. در
عالم آخرت چیزی به نام باطل یا شر نداریم تا خداوند بخواهد آن را ابطال کند و هر چه هست حق است. این قرینه مشود که

آیه مربوط به عالم دنیاست.

خلاصه آنه، الحق با الف و لام جنس، دلالت بر هر چه حق بر آن صدق مکند دارد و ظرف این مطلب هم در همین عالم
دنیاست.

استنباط قضیۀ مهدویت از آیه
از مطالب ذکر شده در بالا نتیجه مگیریم که باید زمان فرا برسد که این اراده خداوند محقق شود. چون انفاک اراده از مراد

محال است و نمتوان گفت خدا ارادهای دارد که از مراد منف باشد. بله باید گفت خدا اراده کرده است اولا مسلمانانِ زمان
صدر اسلام، در جن پیروزی گردند و ثانیاً مراد دیر خدا پیروزی مطلق حق بر باطل است که هنوز محقق نشده است و باید

زمان بیاید که ان شا اله محقق بشود.

لیحق الحق (به معنای مایصدق علیه الحق) هم، باید در همین عالم دنیا محقق بشود و بر حسب آیه در آن زمان باید حق با تمام
شود، و اگر چند مورد باطل باقمورد و دو مورد و ده مورد باشد، باز لیحق الحق محقق نم ابعادش احقاق بشود. اگر در ی
باشد، ابطال باطل نشده است. چون در یبطل الباطل هم، الف و لام باطل، الف و لام جنس است و مراد آیه ابطالِ جنس باطل

است، یعن تمام باطل. پس همان معنای که ما در قظیه ظهور از آ نتعبیر مکنیم، به خوب از این آیه در مآید.

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/53
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/46
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=8&a=8


مصداق حق و باطل
وقت روی کلمه حق تأمل مکنیم مگوییم ما یصدق علیه الحق؛ و هیچ حق بالاتر از توحید نیست. هیچ حق بالاتر از ایمان به

خدا نیست. معنایش این است که زمان باید فرا برسد که ایمان به خدا در مجموعه کره زمین باشد. ولو به نحو غالب. چون
ممن است در زمان ظهور حضرت بعضها از باب سفاهت که دارند دین حق را نپدیرند ول غالب مردم ایمان مآورند و

اسلام مآورند و توحید دارند. اولین مرتبۀ حق همین است. ایمان به خدا، توحید.قبول اینه خدا شری ندارد.

در مقابل بالاترین مرتبه باطل و بالاترین مرتبه ظلم این است که انسان برای خدا شری قرار دهد. هیچ حق بیشتر از این ضایع
نمشود که انسان برای خدا شری قرار دهد. بالاترین حقها حق خدای تعال به وحدانیت و «لا شری له بودن» است.

از مصادیق دیر، حق پیامبر(ص) و آل او(ع) است. باید زمان فرا رسد که حق ولایت تثبیت شود. یعن زمان برسد که حق که
هزاران سال است از بین رفته و به جای آن باطل نشسته است، باز پس گرفته شود. باطل کنار برود، ولایت شیطان و غیر اولیای

خدا کنار برود، و ولایت اولیای اله مطرح گردد. اینها همه نات است که از خود آیه فهمیده مشود و بر مآید.

آیاتِ هم وزانِ این آیه
وزان این آیه سه مرتبه در قرآن آمده است:

1. (هو الَّذي ارسل رسولَه بِالْهدى‌ و دين‌ الْحق‌ ليظْهِره علَ الدِّين كلّه و لَو كرِه الْمشْرِكون‌).[1]
«لیظهره عل الدین کله» عبارةٌ اخرای «لیحق الحق و یبطل الباطل» است.

2. (و قُل جاء الْحق‌ و زَهق‌ الْباطل انَّ الْباطل كانَ زَهوقا)[2]
لف و تمحلشود و آیه بدون هیچ تاین آیه هم وزانش همان «لیحق الحق و یبطل الباطل» است، که از آیۀ شریفه برداشت م

دلالت بر وجود زمان دارد که این اتفاق مافتد. هر چند بر زمان تحقق و وقع آن، دلالت ندارد.
3. (و يريدُ اله انْ يحق الْحق بِلماته و يقْطَع دابِر الْافرين * ليحق الْحق و يبطل الْباطل و لَو كرِه الْمجرِمون‌)[3] که همان آیۀ

مورد بحث است.

الف و لام در آیه
سوال: آیا الف و لام در «لیحق الحق و یبطل الباطل» نمتواند الف و لام عهد باشد؟

جواب: برای لام عهد بودن قرینه مخواهیم و اصل در الف و لام، جنس بودن است. البته از آنجا که یحق الحق در آیۀ قبل هم
آمده و در این آیه ترار شده است، از نظر ادبیات متواند عهد ذکری باشد. ول احتمال اینه الف و لام در آیه دوم، الف و لام

عهد باشد، خیل کم است. چون در ادبیات ثابت شده است که ما برای الف و لام جنس قرینه نمخواهیم؛ و آنچه قرینه
» آمده است، قبول داریم که الف و لام در الحق ه أن یحقاست. در آیۀ قبل که «یرید ال خواهد، الف و لام عهد ذکری و ذهنم
الحق الف و لام عهد است و بر همان قضیه جن بدر دلالت دارد. ول تثبیت کردیم که در آیۀ بعد، لام در لیحق الحق، لام غایت

است و آیه، تأکید و ترار آیۀ قبل نیست. پس الف و لام در الحق نمتواند عهد ذکری و بیان مجدّد همان واقعه باشد. چون
مطلب در آیۀ بعدی عوض مشود. آیۀ اول مفرماید: خدا اراده کرده که مسلمانان در جن بدر پیروز شوند. ول این آیه، با

توجه به اینه لام غایت دارد، بیان غایتِ یرید اله در آیه قبل است. پس معنای آیۀ دوم این است:

خداوند متعال چرا در جن بدر اراده فرموده است که یثبت الحق و یقطع دابر الافرین ؟ چرا اراده کرده مسلمانان بر کفار
پیروز شوند ؟ چه هدف از این پیروزی هست؟ مفرماید: «لیحق الحق و یبطل الباطل». غایت آن است که احقاق حق ذکر شده

در آیۀ قبل شود محقق شود. و این احقاق حق در آیۀ دوم هدفِ احقاق حق آیۀ اول است نه خود آن.

http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=9&a=33
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=8&a=8
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=9&a=33
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=17&a=81
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=8&a=8
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=8&a=8
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=8&a=7
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=8&a=8
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=8&a=7
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=8&a=8
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=8&a=8


شاهدی دیر
در آیۀ هفتم آمده است: (و يقْطَع دابِر الْافرين‌). این ظهور در آن دارد که به حسب ظاهر دابر کافرین قطع مشود. اما خود

کافرین ممن است باشند و کاری از دستشان برنیاید. یعن کفر و شرک هست، ول کفار مستأصل مشوند و دیر نمتوانند
کاری انجام دهند. ول در آیه بعد عبارت «لیبطل الباطل» آمده است که نسبت به قطع دابر کافرین، تعبیر بسیار شدیدتری است.
من الباطل الفر و الشّرک، که ابطالش یعن از بین رفتن نهای آن. یعن اگر ما باشیم و قسمت اول آیه متوان قول مفسرین به

اینه کافرین مستأصل مشوند را بپذیریم، ول در آیۀ هشتم مفرماید ابطال الباطل که ابطال کفر و شرک هم در آن هست. پس
ما باشیم و خود آیه از خود آیه به خوب نات مربوط به قضیۀ ظهور استفاده مشود.

روایات ذیل آیه
در مورد این آیه شریفه دو روایت در تفسیر عیاش وجود دارد که بقیه کتب هم، روایاتشان را از همین تفسیر عیاش نقل مکنند.

روایات تفسیر عیاش مرسل است. گاه برخ از روایات سند دارد که باید طبق قواعد رجال به آنها استناد و عمل شود. ول به
روایات مرسل تفسیر عیاش نمتوان استناد کرد؛ مر برخ از روایات این کتاب که در کتب قبل از آن به صورت مسند آمده و

عیاش چون فر مکرده نیاز نیست سند را ذکر کند، أسناد روایات را ذکر نرده است.

روایت اول
در جلد دوم تفسیر عیاش، صفحۀ 45، حدیث 23، آمده است:

عن محمد بن يحي الخثعم عن أب عبد اله (عليه‌السلام) ف قوله: «و إذ يعدكم اله إحدى الطائفتين أنها لم و تودون أن غير
ذات الشوكة تون لم» فقال: الشوكة الت فيها القتال.

عیاش در این روایت شوکه را به معن قتال گرفته است.

عیاش در حدیث بعد (تفسیر عیاش، جلد2، صفحۀ45، حدیث24) مگوید:

عن جابر، قال: سألت أبا جعفر (عليه‌السلام) عن تفسير هذه الآية ف قول اله: (يريد اله أن يحق الحق بلماته و يقطع دابر
الافرين).

جابر از امام باقر علیه السلام از تفسیر این آیه (سورۀ انفال، آیۀ 7) سوال مکند. امام در پاسخ مفرماید:

قال أبو جعفر (عليه‌السلام): تفسيرها ف الباطن يريد اله؛

«ف الباطن» را باید متعلق به یرید اله گرفت. نه متعلق به تفسیرها. تفسیر آیه این است که خداوند در باطن مخواهد آن غایت
محقق شود، و ارادۀ خداوند هنوز به فعلیت نرسیده است. حضرت در ادامه فرمود:

فإنه ش‌ء يريده و لم يفعله بعد؛

حضرت مفرماید این کلمه یرید اله، جای است که چیزی مطلوب خداست ول خداوند هنوز بر تحقق آن اراده نرده است و
آن کار را انجام نداده است.

http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=8&a=7
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=8&a=7
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=8&a=7
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=8&a=7
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=8&a=7


‌نك لَه قُولنْ يئاً اشَي رادذا اا هرمنَّما اسوال: این قسمت روایت، با آنچه در فلسفه آمده و آنچه در خود قرآن کریم آمده، (ا
فَيون)[4]، یا در فلسفه که مگویند اراده خدا از مرادش انفاک ندارد، چونه قابل جمع است؟

جواب: گویا حضرت مخواهند بفرمایند، ف الباطن یرید اله یعن اراده به فعلیت نرسیده. مانند آنه انسان چیزی در ذهن دارد
ول هنوز قصد نرده است. پس معن آیه آن است که این غایت، مطلوب خداست، نه اینه خدا آن را اراده کرده باشد. چون

اگر اراده کرده بود، حتما به فعلیت مرسید و معنا ندارد به فعلیت نرسد. پس باید مرحلهای قبل از اراده باشد.

سپس مفرمایند:
و أما قوله « يحق الحق بلماته » فإنه يعن يحق حق آل محمد؛

م فرمایند تأویل آیه شریفه این است که خداوند حق آل پیامبر را احقاق مکند.

سپس ادامه مدهند:
و أما قوله: « بلماته » قال: كلماته ف الباطن عل هو كلمة اله ف الباطن؛

شبیه این مطلب را در قرآن داریم، که خداوند از حضرت مسیح تعبیر به کلمته مکند. حضرت(ع) مفرمایند: کلمات خدا، أمیر
المؤمنین و ائمه معصومین(ع) هستند. در باطن، کلمۀ خدا این ذوات مقدسه هستند. ممن است کلمات خدا در ظاهر ملائه

باشند، یا معجزات خدا، آیات خدا، براهین خدا و... اما در باطن کلمه واقع خدا، این ذوات مقدسه هستند.

و أما قوله: « و يقطع دابر الافرين » فهم بنو أمية، هم الافرون، يقطع اله دابرهم، و أما قوله: « ليحق الحق » فإنه يعن ليحق
حق آل محمد حين يقوم القائم (ع)؛

خواهد حق آل پیامبر را، در آن زمانفرماید لیحق الحق، مراد آن است که: خداوند مفرمایند: در این فراز آیه که محضرت م
که حضرت مهدی(عج) ظهور مفرمایند و قیام مکنند، بیرد و اثبات کند.

و أما قوله: «و يبطل الباطل» يعن القائم علیه السلام فإذا قام يبطل باطل بن أمية، و ذلك قوله: (ليحق الحق و يبطل الباطل و لو
كره المجرمون)؛

حضرت در این فراز از روایت، آیۀ هشتم سورۀ انفال را بر ظهور حضرت مهدی تأویل مکنند. امام باقر(ع) مفرمایند: تأویل
آیۀ هفتم «و یقطَع دابِر الافرِین» مربوط به بن امیه است و در زمان صدر اسلام محقّق شده است. اما آیۀ هشتم را بر زمان
ظهور حضرت مهدی(عج) و قیام ایشان تطبیق مکنند. این مطلب نتهای است که اگر روایت نبود هم از آیه استفاده مشد.

پس هم طبق مدلول خود آیه و هم بر اساس روایت، «لیحق الحق» یعن یحق حق آل پیامبر را در زمان ظهور حضرت
مهدی(عج).

البته ائمه(ع)، هنام فرمایش روایات و سخن گفتن با مخاطب، آنچه را ف نفسه خیل مهم بوده است، یا برای مخاطب اهمیت
داشته است، بیان مکردهاند. در مورد این روایت نیز، زمانه آن گونه بوده است که مهمترین و مشهودترین ظلم آن زمان، خورده

شدن حق خود ائمه(ع) بوسیلۀ ظلم بن امیه و بن العباس بوده است، که دست ائمه را از حق ولایتشان کوتاه کرده بود. پس
امام باقر(ع) در این روایت فرمودهاند: «حق آل پیامبر» و در واقع حق آل پیامبر را مصداق قرار دادهاند؛ ول آیه بر تمام حقوق

دلالت دارد و حت ادن مرتبه حق را مگیرد. یعن در زمان ظهور، تمام حق احقاق مشود و کس کوچترین ظلم به دیری
نخواهد کرد.

http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=36&a=82
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=36&a=82
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=8&a=8
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=8&a=7
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=8&a=8
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=8&a=8
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=8&a=8
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=8&a=7


در بعض روایت وارد شده است که اگر زن از شرق عالم تا غرب عالم برود، کس به او تعرض ندارد. زیرا در آن زمان، حق
توحید و و از أعل درجۀ حق یعن ر، ظلم نماید. پس از أعلتواند به کس دینم گردد و کسشود و باطل ابطال ماحقاق م

درجۀ باطل، که مسئله شرک است را شامل مشود تا مراحل پایین تر حق و باطل.

 یا مثلا در جای دیر از همین روایت در تبیین «کلماته» مفرمایند: مراد «کلماته ف الباطن» است که مصداق آن حضرت
امیر المؤمنین(ع) معرف شده است و اسام دیر ائمه و خودشان را نیاوردهاند. معن آن این نیست که بقیه ائمه کلمه نیستند.

همۀ ائمۀ اطهار(ع) کلمة اله هستند، ول مصداق بارز آن حضرت عل(ع) است.

پس آنچه حضرت در روایت آورده انحصار ندارد و حضرت مصداق بارز را بیان کردهاند. سایر روایات هم همینطور است و
مصداق بارز را بیان مکند.

ته رواین
ی از راههای تصحیح ی روایت، آن است که با قرآن موافق باشد و اگر روایت سندش قوی نبود، با موافقت با قرآن وثوق به

صدورش پیدا مشود.

سال گذشته بیان شد، بسیاری از روایات که در بحث عقاید داریم یا روایات که در بحث مهدویت داریم، نباید خیل در سند آنها
تأمل کنیم. اگر در سلسلۀ راویان سند این گونه روایات، ی راوی مجهول بود، نباید به طور کل آن روایت را کنار بذاریم. الان

مبنای کثیری از اصولیین این است که وثوق صدوری در باب خبر کاف است(یعن وثوق خبری) و وثوق مخبری لازم نیست؛
حتما لازم نیست بدانیم راوی کیست و اگر مضمون، مضمون باشد که باعث شود وثوق مخبری پیدا کنیم در صحت استناد به

روایت کفایت مکند.

در طرف دیر ی از راههای وثوق خبری، موافقت با قرآن است. اگر روایت با آیات قرآن سازگاری داشت، معلوم مشود که
روایت معتبر است.

سوال: آیا وثوق خبری شخص مراد است یا وثوق خبری نوع؟

جواب: در حجیت خبر واحد مگویند: اگر ظن شخص به خلاف هم باشد، ادلۀ حجیت خبر واحد شامل آن مشود و ظن
شخص به خلاف، قادح نیست. پس در باب وثوق خبری هم وثوق نوع کاف است.

زیرا اگر روایت داشته باشیم که ظن شخص به بطلانش هست، ول خبر واحدی است که از نظر علم اصول معتبر است؛ خواه
اعتبارش از صحت سند ناش شده باشد، و خواه از وثوق خبری ناش شده باشد و خواه از جای دیر، این خبر حجت است و
حت اگر شخص خودش به وثوق خبری اطمینان پیدا نند، در حجیت شرع آن روایت مشل ایجاد نمشود. اگر نوع علما به

صدور خبر وثوق پیدا کنند، خبر موثق خواهد بود.

اگر در این زمینه کار شود کلمات که از امیر المؤمنین در نهج البلاغه داریم و دعاهای که از امام سجاد در دست هست و امثال
اینها را متوان از همین راه وثوق خبری بیشتر تصحیح کرد؛ زیرا نوع افرادی که با این کلمات برخورد پیدا مکنند، اطمینان

پیدا مکنند که این کلمات از انسان عادی صادر نمشود و به راحت متوانند مصداق وثوق خبری نوع، قرار بیرند.

وصل اله عل محمد و آله الطاهرین.



[1] ـ سورۀ توبه (9)، آیۀ 33.
[2] ـ سورۀ اسراء (17)، آیۀ 81.

[3] ـ سورۀ انفال (8)، آیات 7 و 8.
[4] ـ سورۀ یس (36)، آیۀ 82.


