
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
تفسیر قرآن کریم » امامت در قرآن »

در تاریخ ۰۶ آذر ۱۳۹۲

امامت در قرآن
جلسه 5 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

اهمیت بحث امامت 

بحث امامت واقعش این است که بحث خیل عمیق است و از جمله در همین آیه شریفه، ی از بحثهای که ما خواهیم داشت
این است که آیا در زمان رسول خدا(ص) تبعیت از امیرالمؤمنین(ع) واجب بوده یا نه؟ آیا بالفعل امام بوده یا بالفعل امام نبوده؟
و ی از اشالات که سنها بر استدلال شیعه به این آیه ولایت دارند همین است که لازمهی این آیه این است که امیرالمؤمنین در

زمان رسول خدا بالفعل امام باشد، که ما به این اشال مرسیم.

عرض مکنم بحث امامت بحث خیل مفصل است، همین روایات روح القدس تعابیر مختلف که در این روایات آمده، آیا این
ارواح حین جعل الوصایة افاضه شده یا از بدو تولد؟ این روایات ندارد که حین کونهم مولوداً به اینها روح القدس دمیده شده.
منافات ندارد وقت که به منصب امامت مرسند تمام اینها به ایشان افاضه شود، یعن آنچه ما مگوئیم این است که این حم
وضع موضوع برای تمام شئون امامت است، و چه اشال دارد. ول الآن نمشود بحث کرد، باید بحث مفصل ـ چه بسا ـ در

همین دنبالهی بحث آیات ولایت، بحث روایات مربوط به امامت را دنبال کنیم.

اهمیت تفسیر قرآن 

ما بحثمان در آیه ولایت رسید به کلام مرحوم علامه طباطبائ رضوان اله تعال علیه و انصافش این است که مرحوم علامه
واقعاً در تفسیر خیل زحمت کشیده و مطالب بِری دارد و متأسفانه جامعهی ما که جای خودش، اما حوزهی ما هنوز نرسیده
به این همه مطالب بِری که در این تفسیر هست. نمخواهم عرض کنم همهی مطالب درست است، آقایان که در بحثهای
تفسیری ما حضور داشتند ما بعض از موارد، برخ از موارد مناقشه کردیم در فرمایش ایشان با عقل ناقص خودمان. ول آنچه

که هست این است که واقعاً اگر بتوانید ی دوره تفسیر مرحوم علامه را مورد مباحثهی علم دقیق قرار بدهید.

الآن در بخش عظیم از حوزهی ما تفسیر مقدمهی منبر شده، یعن ی آیه از قرآن پیدا کنیم بخواهیم ی منبری را استفاده کنیم
همین اندازه ما با تفسیر ارتباط داریم در حال که واقعاً تفسیر خیل عمیقتر، وسیعتر و مشلتر از این مسائل است که ما فر
مکنیم، کلام کلام خداست و انسان باید اینقدر تأمل کند، سر اینه توصیه شده به قرائت قرآن، برای اینه هر قرائت انسان را به

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/1684
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/46


ی تأمل جدیدی وادار مکند. بنابراین این را جزء برنامه داشته باشید.

ادامه بررس آیه ولایت و دیدگاه مرحوم علامه

بحث ما در آیه ولایت بود؛ «انَّما وليم اله ورسولُه والَّذِين آمنُوا الَّذِين يقيمونَ الصَةَ ويوتُونَ الزكاةَ وهم راكعون» ما اثبات
کردیم این ولایت ولایتِ در امامت و سرپرست است. اهلسنت مگویند این ولایت ولایتِ در نصرت است یعن خدا، رسول و
آنهای که ایمان آوردند ناصرند. دلیل اینها سیاق بود، آیه 51 «ولا تتخذ الیهود و النصاری اولیاء» گفتند اولیاء در آنجا به معنای
ولایت در نصرت است پس قرینهی سیاق اقتضا کند این ولایت در اینجا هم به معنای ولایت در نصرت باشد. ما خودمان اثبات
کردیم اولا آیه 51 ولایت در نصرت نیست آن هم با قرائن روشن ولایت در تصرف، امامت و سرپرست است. بعد کلام مرحوم
علامه را که شروع کردیم، تا اینجا دو نته را خواندیم، برویم سراغ مطلب سوم مرحوم علامه که مفرمایند «عل أنّ قد عرفت
ف البحث عن الآیات السابقة أعن قوله یا ایها الذین آمنوا لا تتخذ الیهود و النصاری أولیاء أنّ ولایة النصرة لا تلائم سیاقها»
روایت نصرت با سیاق این آیات سازگاری ندارد اما عمده این مطلب است که مخواهند بفرمایند بندهای در این آیه وجود
دارد، یا به تعبیر خودشان عقودی در این آیه وجود دارد که این عقود اصلا با ولایت نصرت سازگاری ندارد. دو بند آن را ذکر
خواهند اشاره کنند که هر کسم فإنّه منهم، که بیشتر به این بند اخیر مبعضهم اولیاء بعض، دوم و من یتولّهم من کنند یم

که ولایت اینها را بپذیرد از اینها مشود.

مرحوم علامه مفرمایند فإنّ عقد ولایة النصرة و اشتراطها بین قومین لا یوجب صیرورة أحدهما الآخر و لحوقه به، مفرماید
اگر بین دو گروه (قبیله) عقد نصرت منعقد شد، این گفت هر وقت به شما حمله کردند ما شما را یاری مکنیم و بالعس، اینها
کند که یقرار شد ناصر آنها باشند و آنها هم ناصر اینها باشند. فرمایش ایشان این است که آیا ولایت نصرت اقتضای این م
دیری شود! این آدم از آنها شود؟ مفرماید چنین اقتضای ندارد، لا یوجب صیرورة أحدهما الآخر و لحوقه به ، ی دیری
شود تعلیل آورد حالا که یبعضهم اولیاء بعض، نم عن هذا العقد بأنّ القوم الفلان تعلیل النه شود و همچنین لا أنّه یصحنم
عقد نصرت بین این دو قبیله است بوئیم بعض اولیاء بعض است. این آیه شریفه که مفرماید بعضهم اولیاء بعض یعن در اثر
این ولایت که وجود دارد ی یا جمع تفوق بر جمع دیر پیدا مکنند و مشوند بعضهم اولیاء بعض، آیا در باب نصرت
همینطور است؟ ایشان مگوید در نصرت اینطور نیست. پس ببینید دو بند را در این آیه، ی و من یتولّهم منم فإنّه منهم،
مفرماید در ولایت نصرت این از آنها نمشود. دو: بعضهم اولیاء بعض این هم در ولایت نصرت معنا ندارد، لا یصح تعلیل
النه عن هذا العقد بأنّ القوم الفلان بعضهم اولیاء بعض، اما مفرمایند به خلاف عقد ولایت المودة که حالا مودت را ایشان

گفته و بعض جاها امامت را هم دنبال مکند.

مفرماید حالا اگر پیمان مودت بین دو گروه بسته شود، به این معناست که الت توجب الإمتزاج النفس و الروح بین الطرفین،
پیمان مودت ی امتزاج نفس بین دو طرف ایجاد مکند و تبیح لأحدهما التصرف الروح و الجسم ف شئون الآخر، این
ولایت مودت اباحه مکند برای ی از این دو طرف که تصرف روح و جسم کند ف شئون الآخر الحیویه، و تقارب
الجماعتین ف الأخلاق و الأعمال، ولایت در محبت و مودت طوری است که خوی یدیر را پیدا مکنند، خلق یدیر را پیدا
مکنند، فر یدیر را پیدا مکنند، شما ببینید در جامعهی ما در همین حوزهی ما دو تا طلبه که با هم خیل رفیقاند، اینها در
خوراکشان، لباسشان، صحبتشان، رفتارشان، خیل شبیه هم مشوند، این به خاطر علقهی مودت است که بین اینهاست، بین
دو گروه اگر ولایت در مودت باشد به این معناست که این دو تا تقارب اخلاق، تقارب روح پیدا مکنند به طوری که ی در

شئون روح و جسم دیری تصرف مکند.

روی این نته فر کنید، این مطلب جدیدی است که ایشان در اینجا بیان کردند، البته اگر یادتان باشد خود ما در زمان که
ولایت در نصرت را معنا مکردیم به همین «و من یتولهم منهم فإنه منهم» اینطور گفتیم که ولایت در نصرت، قابلیت پذیرش

http://www.fazellankarani.com/persian/quran/?s=5&a=55


ندارد، ی کس دارد از بین مرود دیری یا کمش مکند یا نمکند! نمشود دیری که مخواهد بیاید کم کند او بوید
حالا من مپذیرم چون این تولّ ی تول قلب است، نه تول به حسب مقام العمل و ظاهر باشد، اصلا این تول با ولایت در
با این دقّت ری از همان بیان ماست، منتهت فقط سازگاری دارد، غیر از این معنا ندارد، حالا بیان ایشان بیان دیامامت و مود

که ایشان دارند.  

دو مرتبه ی «عل» دارند، در این «عل» که من فقط توضیحش را بدهم خودتان حتماً عبارت را ببینید، به اهلسنت مفرماید
ما این ولایت را به نصرت معنا کنیم، آیه چه مگوید؟ إنما ولیم اله و رسوله و الذین آمنوا، مخاطب مؤمنین هستند، بوئیم
خدا ناصر مؤمنین هست درست است، اما مفرمایند بوئیم رسول خدا ی طرف قرار بیرد ناصر مؤمنین است، این معنا
ندارد و غلط است، مخواهند این را ذکر کنند «لا معن و لیس من الجایز ان یؤدی النب ولیاً للمؤمنین بمعن ولایة النصرة»
بخلاف العس ما متوانیم بوئیم مؤمنین ناصر رسول خدا هستند ول نمتوانیم بوئیم رسول خدا، ناصر مؤمنین است. برای
اینه این مطلب را اثبات کنند مفرمایند ببینیم نصرت در قرآن کریم یعن چه؟ ایشان مفرماید نصرت که خدا بر او در قرآن
تیه کرده نصرت در دین است، این را هم مفروض مگیرند، نصرت یعن چه؟ معنایش این نیست که ی کس مخواهد آب
بردارد ما کمش کنیم آب بردارد، این بشود نصرت. نصرت امری نیست که خدا به او اعتنا کرده باشد در قرآنش، آنه در

فرهن قرآن خدای تبارک و تعال در باب نصرت عنایت دارد نصرت در دین است.

بعد سه تا «یصح أن یقال» مگویند و ی «لا یصح» مگویند؛ مفرماید «یصح أن یقال إن الدین له» بوئیم دین برای
خداست، یعن چه؟ یعن خدا جاعل دین است، خدا شارع دین است، پس مؤمنین همهشان متوانند ناصر دین خدا باشند و
ه» یعنکه در قرآن داریم «قال الحواریون نحن أنصار ال فرمایند این آیاتناصر دین خدا. م ناصر خودِ خدا باشند، یعن
انصار دین اله، یا آن آیه «إن تنصراله ینصرکم» همین است، یعن نصرت دین خدا. پس چون دین برای خداست ما متوانیم
بوئیم هم نب و هم مؤمنین ناصر خدا هستند یعن ناصر دین خدا، این ی. دو: بوئیم دین برای پیغمبر هم هست، إن الدین
للنب، چرا؟ چون پیغمبر مبلّغ این است، آورندهی این دین است، هدایت به وسیلهی رسول خدا بوده، مردم رسول خدا را که
یاری مکنند یعن دین که رسول خدا آورده یاری مکنند، مفرمایند این آیات که داریم «و ینصرون اله و رسوله» مردم خدا
را و رسولش را یاری مکنند. آن یصح أن یقال اول إن تنصر اله فقط بود، توجیهش این بود یعن تنصروا دین اله. این دوم هم
و ینصرون اله و رسوله یعن و ینصرون دین اله و دین رسوله، این هم درست است. بعد مفرمایند بالاتر و یصح أن یقال،
بوئیم همانطوری که دین برای خداست، دین برای نب است، دین برای همهی مردم است، چرا؟ بمعن أنّهم الملّفون بشرائعه،
چون این مردم ملّف به شرایع دین هستند العاملون به، عامل به این دین هستند، فیذکر أنّ اله سبحانه ولیهم و ناصرهم، خدا
مگوید من ول این مؤمنین هستم، یعن دینشان را حفظ مکنم، این آیهِ شریفه «و لینصرنّ اله» خدا ناصر است، من ینصره!
إنا لننصر رسولنا و الذین آمنوا، خدا مفرماید ما یاری مکنیم هم رسلمان را و هم مؤمنین را ف الحیاة الدنیا و یوم یقوم
الحساب، یا از همه روشنتر این تعبیر: «و کان حقّاً علینا نصر المومنین» این ی از سنت های خداست، ی از قرارهای
قطع خداست که ما واقعاً باید همیشه این آیه یادمان باشد، و کان حقّاً علینا علینا نصر المؤمنین، یعن هیچ وقت فر ننیم که ـ

نعوذ باله ـ خدا از مؤمنین غافل مشود و مؤمنین را رها مکند، بالأخره مؤمنین را یاری مکند.

مفرمایند اینها بیانش درست است، اما حالا بیائیم این طرف قضیه؛
آیا متوانیم مؤمنین را ی طرف بذاریم و بوئیم دین مؤمنین، بعد بوئیم رسول خدا این دین مؤمنین را یاری مکند،
مفرمایند این غلط است. ما نمتوانیم چنین تصویری داشته باشیم بوئیم مؤمنین ی طرف باشد و لن لا یصح ان یفرد الدین
بوجه للمؤمنین خاصةً، بوئیم مؤمنین و دین مؤمنین و یجعلوا اصلا فیه مردم را اصل در دین قرار بدهیم و النب بمعزل عن
ذل ثم یعدّ ناصراً لهم فیما لهم، بوئیم که نب ناصر مردم است در آنچه که برای مردم است یعن در دین که مردم دارند،
مفرمایند این درست نیست، چرا؟ إذ ما من کرامة دینیة إلا هو مشارکهم فیها، نمشود نب را از دین مردم جدا کرد، هیچ کرامت
آورند و لذلشاهدی م و ی و مساهمهم افضل سهام است. احسن مشارکة ه رسول در او شریر اینمردم ندارند م دین

http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=59&a=8
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=59&a=8


لا نجد القرآن یعدّ النب ناصراً للمؤمنین، این در اثر کثرت انس با قرآن، آن زمان ایشان کامپیوتر هم نداشته! این در اثر کثرت
ه» بوده، «إنا لننصر رسولنا» بوده وله و رسوله» بوده «إن تنصر الانس با قرآن است، در ذهن مرحوم علامه «و ینصرون ال
مگوید هیچ جای قرآن نداریم که خدا بفرماید النب ناصر للمؤمنین، حتّ مفرماید «و لا ف آیة واحدة» در ی آیه هم نداریم! و
حاشا ساحة اللام اله أن یساهل رعایة ادبه البارع، این دور است ساحت کلام اله که مساهله کند در مسئلهی رعایت ادب،
یعن اگر واقعاً این معنا بود بالأخره ی جا خدا بیان مکند «النب ناصر للمؤمنین» بعد مفرمود و هذا من أقوی الدلیل عل أنّ
المراد بما نسب إل النب من الولایة ف القرآن مفرماید این بیان که ما آمدیم ذکر کردیم ی نتیجهی کل به دست شما مدهد،
هر جا ولایت به پیامبر نسبت داده شده در قرآن، هو ولایة التصرف أو الحب و المودة، مثل النب اول بالمؤمنین من انفسهم،

«انَّما وليم اله ورسولُه والَّذِين آمنُوا» فإن الخطابة للمؤمنین و لا معن لعدّ النب ولیاً لهم ولایة النصرة کما عرفت.

این ی بیان جدیدی است که خود مرحوم علامه دارند.
ما در مطلب اول و دوم ی مناقشات داشتیم در بحث گذشته، حالا ببینیم این فرمایش ایشان را چار باید کرد.

وصل اله عل محمد و آله الطاهرین

http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=59&a=8
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=5&a=55

