
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
« (بیع فضول) فقه » خارج فقه » کتاب البیع » كتاب البیع ‐ بر اساس تحریر الوسیلة 7

در تاریخ ۰۳ آذر ۱۳۹۲

دروس بیع ‐ بيع فضول
جلسه 27 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

ادامه دیدگاه مرحوم شیخ اعظم در دلالت صحیحه 

بحث در بیان کلام مرحوم شیخ است؛ عرض کردیم شیخ بعد از اینه پذیرفتهاند که این روایت صحیحه محمد بن قیس ظهور در
اجازهی بعد از رد دارد، مفرمایند برای بزرگان مناط استدلال مشتبه شده، اگر مناط استدلال همین قضیهی شخصیه باشد که
مولای ولیده آمده این ولیده را پس گرفته و بعد که اضطرار پیدا کرده و مجبور شده این ولیده و این بیع را اجازه کرده، اگر ما
خود قضیهی شخصیه را بیاییم ملاک قرار بدهیم، باید اکتفاء بر مورد روایت کنیم و بوییم در این مورد روایت که اجازهی بعد
از رد است ی خصوصیت بوده که امام علیه السلام فرمودند اگر اجازه کند بیع صحیح است، خصوصیتش این است که امام
مدانسته این مال ولیده در ادعای خودش کاذب است، اما اگر ما مناط استدلال را قضیهی شخصیه قرار ندهیم، این قضیه
شخصیه را دیروز مفصل توضیح دادیم. بله دو قسمت این روایت ی کلام امیرالمؤمنین که به مشتری فرمود خُذ ابنه تو برو
پسر آن مولا را بیر حتّ ینفّذ ل البیع تا مولا بیع ابنش را اجازه کند، این ی. و همچنین آن کلام امام باقر(ع) در مقام حایت
که فرمود فلما رآ ذل سید الولیده أجاز بیع ابنه، وقت سید الولیده دید که مشتری آمده بچهاش را گروگان گرفته این هم آمد بیع
ابنش را اجازه داد، مفرماید ما اگر مناط استدلال را این دو تعبیر قرار بدهیم یعن کاری به قضیهی شخصیهی واقعهی در
روایت نداشته باشیم، این دو تا تعبیر خُذ ابنه حتّ ینفّذ ل البیع، این به ما ی کبرا مدهد و کبرایش این است که بیع و عقد با

اجازهی بعدی صحیح است.

بیع فضول با اجازهی بعد نافذ مشود، کلام امام باقر(ع) هم که فلما رآ سید الولیده أجاز بیع ابنه به این معناست که خود عقد
فضول با اجازهی مال تمام مشود. و در نتیجه این اجازهی شخصیه را ما کاری نداریم، در مورد روایت اجازهی شخصیه
این مال بعد از رد بوده، باید بیاییم چار کنیم؟ بالأخره اینجا تعبیری که از جهت فنّ باید کنیم این است که بالأخره شما که
مفرمایید مناط استدلال را کلام امیرالمؤمنین(ع) قرار بدهیم خُذ ابنه حتّ ینفذ ل البیع، این ظهور دارد در ی کبرای کلّ، کبرا
این است للمال أن یجیز عقد الفضول، ول بالأخره این ظهور اجازهی شخصیه بعد از رد در روایت را چار کنیم؟ به تعبیری
که فنّتر باید بوییم این است که روایت ی ظهور دارد در اجازهی شخصیه بعد از رد، ی ظهور دیری در این دو تا فقره
دارد که مال متواند عقد فضول را اجازه کند، اگر این ظهور در این دو فقره اقوای از آن ظهور باشد ما به همین اخذ

مکنیم.

ه مالوییم اینر را ما تأویل کنیم باقوا باشد باید آن ظهور دی شود که این اقواست و وقتاز عبارت مرحوم شیخ استفاده م
ولیده آمده ولیده را گرفته اخذ الولیده، این اخذ الولیده اعم است از رد و غیر رد، اعم است از اینه بوییم این دلالت بر
خصوص رد ندارد بله این جزم به اجازه ندارد، این ی توجیه. بوییم این مال که آمده کنیز را گرفته مخواسته بررس کند

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/1677
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/101
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/44
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/42


بوید این معامله را اجازه کنم یا ننم؟ این ی. یا توجیه دوم این است که بوییم این پدر بعد که آمده، دنبال پول این ولیده
بوده. در روایت دارد پسر ولیده را فروخت، بعد مشتری از این ولیده بچهدار شده یعن پس لااقل نُه ماه است این ولیده در اختیار
مشتری بوده که بچهدار هم شده حالا پدر آمده، معلوم مشود که این بچه نیاز به این پول داشته و در نبود پدر این کنیز را فروخته
و این هم الآن دنبال پولش است، مگوید من این پول را نیاز دارم، بیاییم توجیه کنیم بوییم اینه رفته از مشتری ولیده را گرفته
مخواهد به مشتری بوید تو حق نداشت پول این را به بچهی من بده، حالا که پول این را به بچه دادی ولیده را از بچه گرفته،

حبس الولیده را به خاطر پول انجام داده باشد!

این توجیه دوم فقط با ی قسمت روایت سازگاری ندارد، توجیه دوم با آن قسمت که دارد فلما رآ سید الولیدة أجاز البیع
سازگاری ندارد، برای اینه بعد که این گرو گرفته بود مولا متوانست بوید پول من را به من بدهید من ولیده و ابنش را بدهم!

معلوم مشود که مسئلهی پول در میان نبوده و ی مقداری با آن قسمت روایت سازگاری ندارد.

پس مرحوم شیخ مفرماید ما اگر مناط استدلال را این قضیهی شخصیهای که اجازهی شخصیهی بعد از رد هست قرار ندهیم
بله این دو قسمت را در روایت قرار بدهیم که به قول مرحوم محقق اصفهان در حاشیه مفرماید از کلام امیرالمؤمنین(ع) و از
این ذیل روایت استفاده مشود که أنّ البیع إنفاذی این تعبیر قشن است که مرحوم اصفهان کرده، یعن بیع ی عقدی است
که قابل انفاذ و تنفیذ است، یعن اگر ی بیع فضول واقع شد مال بعداً متواند آن بیع را تنفیذ کند و لیس من الامور الت لا

تنقلب عما وقعت علیه بیع از اموری نیست که قابلیت انقلاب نداشته باشد.

اینجا باز این را هم اضافه کنیم تا آن بیان دیر مرحوم اصفهان را برای کلام شیخ بوییم؛ برخ گفتهاند در این روایت، اینه
امام امیرالمؤمنین(ع) فرمود خذ ابنه حتّ ینفذ ل البیع مراد آن بیع قبل نیست بله این است که ی بیع جدید درست کند، خذ
ابنه حتّ ینفّذ ل البیع، مقصود از انفاذ، بیع جدید است که این را مرحوم سید در حاشیهی ماسب به عنوان ی احتمال ذکر

مکند، آیا این مطلب درست است یا نه؟

ما تا اینجا از کلام شیخ استفاده کردیم اگر مناط استدلال این عبارت امیرالمؤمنین باشد که خُذ ابنه حتّ ینفّذ ل البیع استفاده
کردیم أنّ البیع انفاذی، أن البیع مع الاجازة یصیر تاما، این را استفاده کردیم اما در چه صورت مشود این را استفاده کرد؟ در
صورت که مراد از این ینفّذ، عقد جدید و بیع جدید نباشد و ما احتمال مدهیم که مراد بیع جدید باشد. این احتمال بیع جدید دو
اشال دارد، اشال اولش این است که در آن کلام امام باقر(ع) دارد فلما رآ ذل سید الولیده أجاز بیع ابنه، یعن اگر در کلام
امیرالمؤمنین حتّ ینفّذ ل البیع مراد بیع جدید باشد یعن احتمالش داده شود که بیع جدید است اما در آن ذیل روایت دارد
ینفذ ل ّحت ،ما باع ینفذ ل ّاز نسخههای روایت دارد حت أجاز بیع ابنه. پس این با او سازگاری ندارد، بعلاوه در بعض

ذل البیع، لذا ما احتمال اینه بیع جدید باشد در اینجا نمدهیم، این جواب اول.

شود ذکر کنیم این است که اگر مراد بیع جدید باشد باید این مشتری قیمت این ولد را به این مالکه اینجا م جواب دوم
بدهد، چرا؟ اگر بیع قبل از بین رفت و تمام شد، این ولد ولدِ حر است، حالا چه این بیع باشد و چه نباشد این ولد حر است،
چون منفعت را تفویت کرده بر مولا لذا باید قیمت این ولد را بدهد، در حال که در روایت ندارد که مال مآید هم بیع مکند و
هم قیمت ولد را مگیرد، اگر مراد بیع جدید باشد باید قیمت این ولد را مشتری به مال بدهد، در حال که در روایت صحبت از

گرفتن قیمت این ولد نیست!

بنابراین این احتمال که ی فقیه بوید مراد از ینفذ ل البیع عقد جدید و بیع جدید است این احتمالِ باطل است.

کنیم، ما گفتیم روایت ظهور در رد دارد منتهپس تا اینجا استدلال مرحوم شیخ تمام است، ما هم همین استدلال شیخ را قبول م



دو فقرهی دیر روایت از آن کبرای کلّ استفاده مشود و این دو فقره از آن فقرهی اجازهی مسبوقهی به رد اقواست و ما به
وسیلهی این مآییم آن را توجیه مکنیم و مگوییم مراد تردید در مسئله بوده نه اینه واقعاً گرفتن ولیده برای این بوده که رد

کند.

 دیدگاه محقق اصفهان

پس ملاک استدلال در اینجا روشن شد، باز برای اینه ی مقداری بحث دقیقتر شود ی کلام را مرحوم محقق اصفهان دارند
در ذیل کلام شیخ که مرحوم اصفهان مفرماید ما کلام شیخ را برهان مخواهیم بنیم، بیان برهان کردن کلام شیخ چیست؟

مفرمایند الدلیل إذا دل عل ثبوت الشء بالمطابقة فیدل بالالتزام عل ثبوت علّته التامه،

[1] اول ی کبرای را ذکر مکنند مفرمایند اگر ی دلیل دلالت بر ثبوت ی شیئ بالمطابقه داشته باشد، بالالتزام مگوید

اگر ی ء نیست، یعناز آن ش گوید مانعء وجود دارد، بالالتزام مگوید شرط آن شء وجود دارد، بالالتزام معلّت آن ش
دلیل آمد گفت فلان شء موجود است ما بالالتزام مفهمیم سبب او موجود است، شرط او موجود است و مانع از او نیست،
در این روایت امام(ع) مفرماید حتّ ینفذ ل البیع یعن تنفیذ البیع به دلالت مطابق در روایت آمده، پس ما باید بوییم به
دلالت التزام آنچه که سبب است موجود است، مگوییم خود عقد سبب للتأثیر، خود عقد مقتضٍ للتأثیر، مگوییم آنچه که

شرط هم هست موجود است الاجازة شرطٌ للمؤثریة اینها را مآییم به دلالت التزام م فهمیم.

در اینجا وقت مگوییم البیع نافذٌ، به دلالت التزام مفهمیم که اجازهی بعد از رد مانعیت ندارد ول چون این مقدار از دلالت
التزام مخالف با اجماع است ما این مقدارش را کنار مگذاریم اما بقیهی مدلول التزام این است که وقت امام مفرماید ینفّذ
ل البیع به این معناست که العقد مقتضٍ للتأثیر، معنایش این است که الاجازة شرطٌ للمؤثریة این به قوت خودش باق مماند و

از بین نمرود.

مرحوم اصفهان مفرماید ما یا باید این روایت را به خاطر اینه مخالف با اجماع است کنار بذاریم، طرحش کنیم، اگر کنار
ر مجالاز بین رفت، دی د به مدلول مطابقنداریم چون اگر تعب ر ما مدلول التزامت استدلال ندارد، دیر قابلیگذاشتیم دی
برای تعبد مدلول التزام نیست، اما مفرمایند در صورت فقیه حق دارد ی روایت را طرح کند و کنار بذارد که قابلیت تأویل
نداشته باشد اما تا مادام که بتوان ی روایت را تأویل کرد شما اینجا حق ندارید روایت را کنار بذارید و اینجا در ما نحن فیه
تأویل ممن است. مفرماید حالا که نوبت به تأویل رسید باز نمتوانیم بوییم بلافاصله مشود برای بیع فضول به این روایت
استدلال کرد، باید ببینیم به چه چیز روایت را تأویل مکنیم، اگر تأویل به این باشد بوییم امام(ع) مدانستند که این مولای ولیده
در ادعای خودش کاذب است و لذا ی راه به مشتری یاد دادند تا مشتری به حق خودش برسد، باز دیر قابلیت استدلال
ندارد. باز در اینجا روایت قابلیت استدلال را پیدا نمکند، چرا؟ چون اصلا بحث بیع فضول در کار نیست وقت مگوییم
امام(ع) مدانستند که اینجا بچهی مولا وکیل بوده و حق فروش داشته و در ادعایش که گفته ولیدت باعها بغیر اذن کاذب است

پس اصلا روایت دیر ربط به بیع فضول ندارد تا ما بخواهیم از این روایت برای بیع فضول استفاده کنیم.

بعد مرحوم اصفهان مفرماید لنّه یمن الاستدلال بها، ببینیم این چطور درست مشود؟ مفرماید حتّ اگر کس روایت را این
چنین تأویل کند باز مشود به این روایت برای ما نحن فیه استدلال کرد، به چه بیان؟ مفرمایند این راه را که امام(ع) تعلیم
دادند به این مشتری آیا این راه صحیح هست یا خیر؟ بالأخره اگر بوییم این راه باطل است، راه باطل را که امام نمتواند به
مشتری تحمیل کند، حیث اینه امام این راه را به مشتری یاد دادند معلوم مشود که این راه صحیح است، همین که بچهاش را

گرو بیرد فعلا این راه صحیح است.



بعد مفرمایند ما وقت کشف از این کردیم که این وسیلةٌ صحیحةٌ شرعیة، اما این وسیله است برای اینه آن مال بیاید انفاذ
کند این بیع را، پس باز متوانیم به روایت برای بیع فضول استدلال کنیم، مگوییم بالأخره ی راه صحیح یادش داده، این راه
را برای چه امام یادش داده؟ برای اینه مال این بیع را تنفیذ کند، پس معلوم مشود روایت دلالت بر صحت بیع فضول دارد.

 نقد استاد به کلام محقق اصفهان

به نظر ما این فرمایش مرحوم اصفهان تمام نیست، همان راه که اول ذکر کردیم و از عبارات مرحوم شیخ هم با دقّت استفاده
مشود مگوییم ی ظهور داریم در روایت، ظهور در اجازهی بعد از رد است، دو تا ظهور دیر داریم در کبرای کل که أنّ
البیع انفاذی، باید ظهور این دو قسمت روایت اقوای از او باشد و الا اگر ی کس آمد گفت ظهور اجازهی بعد از رد از این دو
تای دیر اقواست، مگوییم پس روایت دلالت بر اجازهی بعد از رد دارد پس این مخالف با اجماع است و باید گذاشت کنار،
تمام مشود و اصلا نوبت به مسئلهی تأویل نمرسد، اما اگر ما گفتیم این دو قسمت دیر روایت ظهورش از آن قسمت
اقواست ما به این دو قسمت اخذ مکنیم، این دو قسمت چه مگوید؟ اینه ینفذ ل البیع، أجاز بیع ابنه، این دو قسمت ظهور
خیل روشن دارد در اینه بیع اگر به نحو فضول باشد مال متواند انفاذ کند، تنفیذ کند، آن وقت اگر ما اخذ به این ظهور

کردیم باید در آن اجازهی بعد از رد تصرف کنیم، بوییم آنجا واقعاً ردی محقق نشده.

لذا باید بیاییم اینطوری عمل کنیم نه اینه بیاییم در اینجا بوییم این تأویل هم سر جای خودش باشد.

(سؤال و پاسخ استاد):

این روایت در اینجا اضطراب و تشویش ندارد، ی ظهوری در قسمت اول، یعن در آن مخاصمه و مناشده دارد که ظهور در
این دارد که مال مخواهد رد کند که البته عرض کردم بعض مثل خود مرحوم اصفهان مگویند ظهور در این هم ندارد،
حالا شیخ که مگوید ظهور در رد دارد دو تا ظهور اقوا در مقابلش هست یعن در مقابل آن مسئلهی اجازهی شخصیه بعد از رد
ما دو تا ظهور اقوا داریم. این ینفذ ل البیع تمام لب بیع فضول در همین است، تنفیذ البیع، امام فرموده، پس به قول مرحوم
اصفهان از روایت متوانیم استفاده کنیم أنّ البیع انفاذی، حالا با همهی اشالات و چیزهای که در روایت وجود دارد از روایت
این را مسلّم متوانیم استفاده کنیم که البیع انفاذی، مر کس بوید ینفذ ل البیع مراد عقد جدید است که گفتیم مراد عقد

جدید هم نیست!

و صل اله عل محمد و آله الطاهرین

[1] ـ حاشية كتاب الماسب (للأصفهان، ط ‐ الحديثة)؛ ج2، ص: 87
و بالجملة يعلم من كلامه عليه السلام أنّ البيع انفاذي، و أنّه ليس من الأمور الت لا تنقلب عما وقعت عليه.و يمن تقريبه بوجه
برهان: و هو أنّ الدليل إذا دل عل ثبوت شء بالمطابقة، فيدل بالالتزام عل ثبوت علته التامة، من وجود سببه و مقتضيه و من
وجود شرطه و عدم مانعه، و الدليل هنا دل عل وجود العقد القابل للتأثير، و عل قابلية الإجازة للشرطية و الدخالة ف التأثير، و
عل أنّ الرد المفروض غير مانع، و الإجماع مناف لهذه الدلالة الالتزامية فتسقط عن الحجية، و بتبعها يسقط المدلول المطابق عن
الحجية، و هو نفوذ البيع فعلا، و أما قابلية العقد للاقتضاء و قابلية الإجازة للشرطية فلا مزاحم لها، و لا تسقط الدلالة إ عن
م الدلالة الالتزامية بالدلالة المطابقية.و عليه فإن قلنا بطرح الرواية لاشتمالها علالحجية فيما له مزاحم، لا عن أصلها ليتوهم تقو
خلاف الإجماع، فلا موقع لمدلولها الالتزام، إذ لا تعبد بصدورها حت يتعبد بمدلولها، لنه لا موجب لطرحها، بل اللازم تأويلها، و
إن قلنا بتأويلها بدعوى علم الأمير عليه السلام بأنّ سيد الوليدة كاذب ف إنار الإذن واقعا، و لذا علّم المشتري حيلة و وسيلة
يصل بها إل ما مله بالعقد الصحيح، كما ح عن العلامة المجلس قدّس سره [1]، فحينئذ ربما يقال سقوط «2» الرواية عن



درجة الاستدلال، إذ لا بيع فضول ك ينفذ بالإجازة حقيقة.لنه يمن الاستدلال بها، إذ الوسيلة الت علّمها الأمير عليه السلام
للمشتري لو لم تن وسيلة صحيحة بحسب الظاهر لخرجت عن كونها وسيلة للمشتري، فنفس جعلها بحسبالصورة وسيلة
يستشف منها أنّها ف نفسها وسيلة شرعية، و أنّ البيع ينفذ بالإجازة.و أما حملها عل تجديد البيع فهو و إن كان يوجب خروج
موردها عن محل اللام، إ أنّه مناف لقوله عليه السلام (أجاز بيع ابنه) لا أنّه أجاز البيع ليقبل الحمل عل تجديد البيع، و ف بعض
النسخ (حت ينفذ ذلك البيع) فهو إشارة إل بيع الابن، مع أنّه لو كان المراد تجديد البيع لزم عل المشتري أداء قيمة الولد، و ليس

كإجازة البيع حت يون عل الشف موجبا لوقوع الوط ف مله واقعا.
اصفهان، محمد حسين كمپان، حاشية كتاب الماسب (للأصفهان، ط ‐ الحديثة)، 5 جلد، أنوار الهدى، قم ‐ ايران، اول،

1418 ھ ق


