
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
« فقه » خارج فقه » جهاد ابتدای

در تاریخ ۰۱ آبان ۱۳۹۲

جهاد ابتداي
جلسه 44 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

خلاصه بحث قبل 

» با آیات جهاد ابتدای را مفصل ذکر کردیم و روشن کردیم که هیچ تقابل بین این و الدِّين ف راهكا بحث نسبت بین این آیه «لا
آن آیات جهاد نیست و هیچ نسخ بین اینها که ی ناسخ دیری باشد نیست، نات مهم را ذکر کردیم. منته به مناسبت اینه

حالا این آیه مطرح شده دو نته را در بحث امروز بوئیم و بعد این بحث جهاد را دنبال کنیم؛

نته اول: تبین رشد از غ همیش است

ی نته این است که در این آیه مفرماید «لا اكراه ف الدِّين قَدْ تَبين الرشْدُ من الْغَ»[1]، نتهای را صاحب تفسیر کنزالدقایق
دارد که قبلا هم ظاهراً عرض کردیم اگر آقایان موفق بشوید ی دور این تفسیر کنز الدقایق را ببینید، واقعاً اسم با مسمای است

و دقایق تفسیری در این تفسیر وجود دارد.

» استفاده مکنند وجود امام َالْغ نشْدُ مالر نيایشان در جلد اول کنز الدقایق چاپ جامعه مدرسین صفحه 611 از این «قَدْ تَب
: تميز كل ما هو رشد، عن َالْغ نشْدُ مالر نيدارد، «قَدْ تَب اطلاق و عموم زمان فرماید این یرا[2]. م معصوم(ع) در هر زمان
كل ما هو غ»، هر چیزی که رشد از هر چیزی که غ است تمیزت؛ «إذ يجب حمل اللام عل الاستغراق، لعدم قرينة
التّخصيص، ف المقام الخطاب»، این الف و لام را باید حمل بر استقرار کنیم نه بر جنس. البته جنس هم باشد همین مقصود را
مشود از آن استفاده کرد، اما مفرماید کل رشد، کل ما هو رشدٌ، مفرماید: « لا تخصيص فيه بزمان دون زمان، و بأحد دون
»، مربوط به همان َالْغ نشْدُ مالر نيقَدْ تَب الدِّين ف راهكا جماعت خاص نیست، «لا ن الرشد برای یأحد»، این تبی

مسلمانهای زمان نزول آیه نیست، یعن بله « فيفيد تبين الرشد، ف كل زمان، لل أحد».

بعد مفرماید: «فيدل عل وجود معصوم ف كل زمان اتّباعه هو الرشد و عدم اتّباعه هو الغ»، آیه دلالت دارد بر اینه باید
انسان در هر زمان از ی انسان کامل که اتباع او عنوان رشد را دارد، تبعیت کند و عدم اتباعش عنوان غ را دارد.

در توضیح و تمیل کلام ایشان ما مخواهیم عرض کنیم، مرحوم صاحب کنز الدقایق مفرماید: یجب ف کل زمانٍ وجود
مصداقٍ کامل للرشد و الا قد تبین الرشد معنا ندارد، باید این را ضمیمه کنیم که رشد هم به حسب مفهوم باید مفاهیمش روشن

.باشد و هم به حسب مصداق

بشر فقط با مفهوم هدایت نمشود، باید مصداق هم به او معرف کنیم بوئیم مصداق عداوت شیطان است، مصداق شیطان

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/1635
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/44
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/42
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=256
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=256
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=256
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=256
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=256


فحشاء است، مصداق شیطان خمر است، اینها مصادیق شیطان است اما مصداق برای رشد خود رسول خدا(ص) است. رسول
خدا به عنوان اسوه است، اینه خدا مفرماید رسول به عنوان اسوه است نه اینه قهراً تبدیل به اسوه شد در جامعه، بعضها
در اثر مرور زمان، در اثر مجاهدتها، در اثر تأثیرات که در جامعه مگذارند قهراً ی اسوهی تعین پیدا مکنند اما «لَقَدْ كانَ
لَم ف‌ رسولِ اله اسوةٌ حسنَةٌ»[3] این ظهور در اسوهی تعیین دارد، یعن خدا رسول خدا را اسوه قرار داد، او را به عنوان اسوه
قرار داد، این ی مطلب مفروض دارد و آن مطلب مفروض این است که بشر محتاج به الو و اسوه است، و لذا تاریخ هم
روشن کرده الآن هم در زمان ما روشن است، اگر نیائیم برای بشر ی الوی روشن را معرف کنیم در علم، در عبادت، در

معنویت، در مسائل مختلف، مروند سراغ دیری و بالأخره نیاز به الو دارد.

» مفهوماً به نظرم مرسد کلمهی رشد هم قد تبین الرشد، ما بیائیم استدلال صاحب کنز الدقایق را اینطور بوئیم «قَدْ تَبين الرشْدُ
همین کتاب خدا و دستورات رسول خدا م باشد، رشد مفهوم کل زمانٍ، پس در کل زمان باید رشد مفهوم و مصداقاً، ف
مصداق رشد در هر زمان گوئیم انسان کامل، باید یاست، اما مصداقش همان است که به آن م باشد؛ اینها رشد مفهوم
باشد و در نتیجه از همین آیهی شریفه با این توضیح که ما عرض کردیم استفاده مکنیم که در هر زمان باید ی مصداق
وید خوبن معنا داشته باشد. اگر شارع فقط در دایرهی مفاهیم عمل کرده باشد، حالا فقط ببرای رشد باشد تا قد تبی کامل
چیست و بدی چیست؟ اما نوید خوبان چه کسان هستند و بدها چه کسان؟ این کامل نیست و از خصوصیات دین ماست، از

ویژگهای دین ماست که در دین ما هم مفهوم و هم مصداق (هر دو) وجود دارد.

بعد بوئیم قد تبین الرشد، رشد را معنا ننیم به آنچه که خوب است خدا بیان فرموده، آنچه که بد است بیان فرموده، رشد را باید
هم دارد ف وئیم هم من حیث المفهوم و هم من حیث المصداق، اگر من حیث المصداق شد، مصداقش آن وقت عموم ازمانب
کل زمانٍ، در زمان ما، نتیجه این است، طبق این آیه شریفه هم رشد مفهوم باید باشد و هو کتاب اله، و هم رشد مصداق باید

باشد و هو وجود المعصوم(ع).

.خواهیم هم مصداقم با قطع نظر از این رشد هم مفهوم گوئیم، اصلاه ما ماین

سؤال:

آیا کلمه ی رشد در اینجا با کلمه ی رشد در دیر آیات تفاوت دارد؟

جواب:

منْهم تُمنْ آنَسر به همین معنا بیاید، «فَاشود که جاهای دیآمد قرینه نم کلمهای در جای رر عرض کردیم در قرآن اگر یما م
» ، آن رشد در امور مال است، قد تبین الرشد، رشد در دین است، اصلا این کجا و آن کجا؟ مثل کلمهی فتنه، مثل کلمهی رشْداً
شْداً»،[4]با این خیلر منْهم تُمنْ آنَسمعنا آمده، آن «فَا زینت، مثل کلمه حرج، ما الفاظ زیادی داریم در هر جای قرآن آمده به ی

فرق دارد.

نته دوم: اهل بیت (علیهم السلام) در قرآن 

اینجا باز در همین کتاب کنز الدقایق روایت را نقل مکند[5] که این روایت را مخوانیم و نتهی مهم این است که مفاهیم در
قرآن آمده که این باز مرتبط با همان کلمهی «رشد» است که الآن همین بیان که عرض کردیم. مفاهیم در قرآن آمده «حبل اله

http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=33&a=21
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=33&a=21
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=256
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=4&a=6
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=4&a=6
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=4&a=6


، ائمهی ما مفرمایند اینها ما هستیم و این روایت خیل روایت عجیب است. ‌الْۇثْق ةورالْع ،یمتَقساطَ الْمرالمتین»، ص

«روی الشیخ الطوس بإسناده إل الفضل ابن شاذان» که به نظرم مآید سند شیخ به فضل بن شاذان سند خوب است، «عن
داود بن کثیر قال قلت لأب عبداله(ع)،» به امام صادق(ع) عرض کردند: «أنتم الصلاة ف کتاب اله عزوجل و أنتم الزکوة و أنتم

الحج؟» همین سه تا را داود بن کثیر گفته، فرموده نماز در کتاب خدا شمایید؟ زکات شمایید؟ حج شمائید؟

امام در جواب فرمودند: « فقال: يا داود! نحن الصلاة ف كتاب اله‐ عز و جل. و نحن الزكاة. و نحن الصيام. و نحن الحج. [و
لُّوا فَثَمنَما تُويفَا» :ه تعاله. قال اله. و نحن وجه اله. و نحن قبلة النحن الشّهر الحرام.] و نحن البلد الحرام. و نحن كعبة ال
». و نحن الآيات و نحن البينات.» این مؤید آن عرض است که ما کردیم در کلمهی رشد، یعن تمام این مفاهیم که از هال هجو
مفاهیم خوبهاست، مفاهیم ارزش، مفاهیم مقدس، مفاهیم مهم، صلاة، زکوة، حج، جهاد، آیات، بینات، ائمه مفرمایند همهی
اینها ما هستیم یعن مصداق عیناش ما هستیم. ی وقت هست که مگوئیم اینها مفرمایند نحن الصلاة یعن نماز بدون ما به
درد نمخورد، این ی مطلب است که ما همین مطلب را اگر در ذهن شریفتان باشد قبلا بحث کردیم که در روایات ما آمده
که اگر کس ولایت نداشته باشد، نماز، صیام، حج و هیچ او به درد نمخورد، من ی وقت گفتم که این ریشهی قرآن آمده، نه
لَّغْتفَما ب لتَفْع نْ لَما ِكَ وبر نكَ ملَيا نْزِلغْ ما اّلب ولسا الرهيفرماید: «يا افقط در روایت آمده، در قرآن خدا به رسول م
رِسالَتَه»[6] اگر این کار را انجام نده رسالت خدا را، یعن آن رسالت که خدا به تو داده را انجام ندادی، یعن آنچه که راجع به

نماز، روزه و ... گفت کالعدم است. پس معلوم مشود ریشهی قرآن هم دارد.

حالا در این روایت ی مطلب بالاتری است و ی اینه نماز بدون ولایت قبول نمشود ی هم این است که مگوئیم حقیقت
نماز ولایت است، حقیقت روزه ولایت است، یعن اینها مصداق و تجلّ ظاهری اینها هستند، تجلّ نماز امامت است، تجل روزه

امامت است، تجل حج امامت است.

و عجیب این است آن طرف قضیه هم هست که مفرماید: «و عدونا ف كتاب اله ‐عز وجل‐ الفحشاء و المنر و البغ و
آنچه عدو الخمر و الميسر و الأنصاب و الأزلام و الأصنام و الأوثان و الجبت و الطّاغوت و الميتة و الدّم و لحم الخنزير» یعن
خدا و عدو ائمه است فحشاست، یعن کس که فحشاء انجام مدهد ولایتش خراب است، کس که ظلم انجام مدهد ولایتش
خراب است، کس که خدای نرده خمر بخورد ولایتش خراب است، کس نمتواند بوید که من شیعه هستم ول خمر هم
مخورم. عجیب این است که تمام محرمات را امام صادق مفرماید، «الفحشاء و المنر و البغ و الخمر و الميسر و الأنصاب

و الأزلام و الأصنام و الأوثان و الجبت و الطّاغوت و الميتة و الدّم و لحم الخنزير» اینها عدو ما هستند.

بحث از این نیست که اینجا بحث مجاز در کار باشد بوئیم مجازاً صلاة امام است، مجازاً خمر، عدو الامام است، مجاز نیست
حقیقتاً این چنین است.

بعد حضرت مفرماید: «إنّ اله خلقنا فأکرم خلقنا»، خدا ما را خلق کرد و به خلقت ما کرامت داد «و جعلنا أمناءه و حفظته،
و خزانه» خدا ما را امنای خودش، حفظهی خودش و خزان خودش عل ما ف السموت و ما ف الارض قرار داده، امروز در

بحث قبل عرض کردم ی سؤال مردم معمولا مکنند که خدا چرا ولایت را برای اینها قرار داده؟

ا الَّذينهيفرماید «يا ادر قرآن خدا م گویند این عنایت خدا بوده که خدا ولایت را بر اینها قرار داده، ولاز بزرگان م برخ
بيلس ‌دُونَ فجاهي رينافْال َلع ةزعا نينموالْم َلع ذِلَّةا ونَهبحي و مهبحي مبِقَو هال تاي فوفَس هدين نع مْنتَدَّ مري ننُوا مآم
اله و لا يخافُونَ لَومةَ لائم ذلكَ فَضل اله يوتيه من يشاء و اله واسع عليم»[7] قبلش مفرماید اینها خدا را دوست دارند و خدا
هم اینها را دوست دارد، اینها متواضع نسبت به مؤمنین هستند، خشن در مقابل کافرینند، تمام عمرشان را مجاهدت در راه خدا

http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=256
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=1&a=6
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=115
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=115
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=5&a=67
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=5&a=67
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=5&a=54
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=5&a=54
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=5&a=54


کردند و از ملامت ملامت کنندگان حتّ لحظهای خوف در درونشان راه پیدا نمکند، این اوصاف برای غیر معصومین، تاریخ
نشان بدهد، نداریم! خود قرآن در آن آیه. بعد مفرماید: «انَّما وليم اله و رسولُه و الَّذين آمنُوا الَّذين يقيمونَ الصلاةَ و يوتُونَ
الزكاةَ و هم راكعونَ»[8]، اینجا هم امام صادق مفرماید: «خلقنا فأکرم خلقنا» و به خاطر آن ویژگهای که داشتند خدا اینها را
امنا، حفظه، و خزان قرار داده،  هم امیناند، تغییر نمدهند، هم حافظاند، نمگذارند کس ورود پیدا کند و تغییر بدهد،
السموات و ما ف ما ف ان هستند، هر چه هست پیش اینهاست، علری ورود پیدا کند تغییر بدهد، و هم خزگذارند دینم

الارض.

در ادامه م فرمایند: «و جعل لنا اضداداً و اعداء» خدا برای ما دشمنان قرار داد «فسمانا ف کتابه و کنّ عن أسمائهم و ضرب
لهم الامثال ف کتابه ف أبغض الاسماء إلیه»، خدا دشمنان ما را در قرآن با کنایه، یعن خمر، میسر، أنساب، اضلام، میته، اینها

مفرماید به صورت کنایه بیان شده اینها را ذکر کرد. 

روایت عیون اخبار الرضا

[9]

در این روایت اینطور دارد، و در روایت دیری دارد، در عیون الاخبار جلد 1 صفحه 277 «بإسناده إل اب الحسن الرضا(ع)
عن أبیه عن آبائه عن عل(ع)» این روایت را امام هشتم سندش را مرساند به امیرالمؤمنین یعن باز این هم مثل سلسلة الذهب
مماند و مگوید: امیرالمؤمنین فرمود «قال رسول اله(ص) من أحب أن یرکب سفینة النجاة» کس که دوست دارد سفینهی
نجات را سوار شود، ما این کلمهی سفینة النجاة را زیاد شنیدیم ول کم در آن دقت مکنیم. نجات از ضلالت، نجات، نجات از

هم و غم، نجات نجاتِ از ظلم، مطلق نجات است.

از مصادیق بارز آن هست، مطلق نجات است، اگر کس وئیم این سفینه گرچه یاین نجات فقط نجات در هدایت نیست که ب
.«هدُوادِ ععلْي دِي وعاً بيلالِ عوفَلْي ينتالْم هال لببِح متَصعي و ‌الْۇثْق ةوركَ بِالْعستَمپیدا کند «و َاس بخواهد به مطلق نجات تمس
این خیل روایت عجیب است، مفرماید: سفینهی نجات،عروة الوثق، حبل اله المتین، امیرالمؤمنین(ع) و ائمه بعد از او هست.

باز در خصال صدوق[10] در آن خصال دهگانهای که خدا برای نب و اهلبیت قرار داده عبداله بن عباس از رسول خدا نقل
مکند، مفرماید ی روزی رسول خدا(ص) خطابهای قرائت کردند و در آخر آن فرمودند: این کلمة التقوی که در قرآن آمده ما
، ما هستیم. این مطلب است که ‌الْۇثْق ةورما هستیم، الْع ما هستیم، الحجة العظم َلعا ثَلهستیم، سبیل الهدی ما هستیم، الْم
باید هم خودمان توجه کنیم و هم مردم را توجه بدهیم که مصداق، یعن ی از براهین خیل روشن بر ولایت این است که بالأخره
هبِال نموي بِالطَّاغُوتِ و فُري نفرماید «فَمخدا م وقت ،هستند؟ بالأخره عروه وثق مصادیق بارز اینها در هر زمان چه کسان
تواند مستمسم هر انسان است، یا در هر زمان زمان لَها» فقط مربوط به ی صامانْف لا ‌الْۇثْق ةوركَ بِالْعسفقد استَم

بالْعروة الْۇثْق‌ باشد فأین الْعروة الْۇثْق‌ ف زماننا، وجود مبارک امام زمان (عج) است.

رسالدین در آیة ال جزئیت آیه لا إکراه ف بررس

بحث بعدی راجع به این است که آیا این «لا اكراه ف الدِّين» جزء آیة الرس هست یا نیست؟ دو قول وجود دارد و بین اقوال
بزرگان اختلاف است ثمره هم دارد و آن این است که اولا در دعاها و عبادات گاه اوقات مگویند ده مرتبه آیة الرس را

بخوانید.

http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=5&a=55
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=5&a=55
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2%20%20&a=197
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=256
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=16%20%20&a=60
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=256
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=256
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=256
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=256
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=256


نماز عید غدیر

مثلا مرحوم شیخ در تهذیب از امام صادق(ع) نقل مکند[11]؛ هر کس که دو رکعت نماز عید غدیر بخواند در حالیه قبل از
زوال خورشید غسل م کند، یسأل اله عزوجل یقرأ ف کل رکعة سورة الحمد مرة، این دو رکعت خصوصیتش این است که

سوره حمد را ی بار بخواند و ده بار قُل هو اله بخواند و ده بار آیة الرس بخواند، ده بار هم انَّا انْزلْناه بخواند.

ی روایات عجیب هست که حوصله کردید ببینید در روایات دارد آنهای که در نمازهای تطوع شان توحید، آیة الرس و سوره
قدر را با هم مخوانند بر این ی آثار خیل عجیب مترتب است، یعن همین نمازهای نافلهای که مخوانیم چون در نمازهای
واجب قرآن جمع بین السورتین کراهت دارد، در نماز مستحب نه، ده تا سوره توحید بخوانید، آیة الرس بخوانید، إنا أنزلنا

بخوانید.

، این نماز معادل با صد هزار حج و  صد هزار لْناهنْزنَّا اده بار هم ا ،رسده بار آیة ال ، هال وه حمد، ده بار قُل در روز غدیر ی
عمره و اینه: هیچ حاجت از حاجات دنیوی و اخروی را از خدا نمخواهد مر اینه خدا اجابت مکند کائنةً ما کانت الحاجة.

حت امام(ع) تأکید کرده، فإن فاتت کالرکعتان و الدعا قضیتها بعد ذل، روز بعد این را قضا کن، این دو رکعت را که فراموش
کردید قضا کنید، این روایت را شیخ در تهذیب از امام صادق(ع) آورده، ان شاء اله فردا آقایان موفق به این نماز بشوند که

تقریباً بین نماز ظهر و عصر م شود.

وصل اله عل محمد و آله الطاهرین

[1] ـ بقره (2) : 256.

[2] ـ تفسير كنز الدقائق و بحر الغرائب، محمد قم مشهدی، سازمان چاپ و انتشارات وزارت ارشاد اسلام ج‌2، ص: 406 :
ما هو رشد، عن كل ز كلتمي :« َالْغ نشْدُ مالر نين: «قَدْ تَبإذ الإكراه إلزام الغير فعلا لا يرى فيه خيرا. و ل .« الدِّين ف راهكلا ا»
ما هو غ، إذ يجب حمل اللام عل الاستغراق، لعدم قرينة التّخصيص، ف المقام الخطاب. و تبين الرشد من الغ، لا تخصيص
فيه بزمان دون زمان، و بأحد دون أحد. فيفيد تبين الرشد، ف كل زمان، لل أحد. فيدل عل وجود معصوم ف كل زمان اتّباعه

.شد و عدم اتّباعه هو الغهو الر

[3] ـ احزاب (33): 21.

[4] ـ نساء (4): 6.

[5] ـ تفسير كنز الدقائق و بحر الغرائب، محمد قم مشهدی، سازمان چاپ و انتشارات وزارت ارشاد اسلام ج‌2، ص: 406 :
روى الشّيخ أبو جعفر الطّوس، بإسناده إل الفضل بن شاذان، عن داود بن كثير قال: قلت لأب عبد اله(عليه السلام): أنتم الصلاة

ف كتاب اله عز و جل؟ و أنتم الزكاة؟ و أنتم الحج؟

فقال: يا داود! نحن الصلاة ف كتاب اله‐ عز و جل. و نحن الزكاة. و نحن الصيام. و نحن الحج. [و نحن الشّهر الحرام.] و نحن
». و نحن الآيات و هال هجو لُّوا فَثَمنَما تُويفَا» :ه تعاله. قال اله. و نحن وجه اله. و نحن قبلة الالبلد الحرام. و نحن كعبة ال
نحن البينات. و عدونا ف كتاب اله ‐عز وجل‐ الفحشاء و المنر و البغ و الخمر و الميسر و الأنصاب و الأزلام و الأصنام و

الأوثان و الجبت و الطّاغوت و الميتة و الدّم و لحم الخنزير.
يا داود! إنّ اله خلقنا فأكرم خلقنا و جعلنا أمناءه و حفظته و خزانه عل ما ف السموات و ما ف الأرض و جعل لنا أضدادا و

http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=97%20%20&a=1
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=112%20%20&a=1
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=97%20%20&a=1
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=112%20%20&a=1
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=256
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2%20%20&a=256
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=115


ّكتابه و كن أضدادنا و أعداءنا ف نية عن العدد و سمها اليه تعن أسمائنا بأحسن الأسماء و أحب ّكتابه و كن انا فأعداء فسم
عن أسمائهم و ضرب لهم الأمثال ف كتابه ف أبغض الأسماء إليه و إل عباده المتّقين.

[6] ـ مائده (5): 67.

[7] ـ مائده (5): 54.

[8] ـ مائده (5): 55.

نيسالْح نب لع ندِ بزَي ندِ بمحم نفَرِ بعج ندَ بمحا ندِ بمحم نةُ بزمدَّثَنَا حص: 18: ح ،( للصدوق)، نشر کتابچ[9] ـ الأمال
وسم نب لع نسالْح ِبا ‌ندٍ عخَال نب نيسالْح ندٍ عبعم نب لع نع بِيها نع يماهربا نب لنَا عرخْبا بٍ(ع) قَالطَال ِبا نب لع نب
لببِح متَصعي و ‌الْۇثْق ةوركَ بِالْعستَمسي و اةينَةَ النَّجفس بكرنْ يا بحا نص م هال ولسر قَال (ع) قَالهائآب نع بِيها نا عِضالر
دِي وعب الْخَلْق َلع هال ججح و ائيصوا و خُلَفَائ منَّهفَا ۇلْدِه نم دَاةالْه ةمئبِا تَمالْي و هدُوادِ ععلْي دِي وعاً بيلالِ عوفَلْي ينتالْم هال

سادةُ امت و قَادةُ اتْقياء الَ الْجنَّة حزبهم حزبِ و حزبِ حزب اله و حزب اعدَائهِم حزب الشَّيطَانِ.

هترِ خُطْبآخ ف يباً فَقَالينَا خَطص ف هال ولسر [10] ـ الخصال، ابن بابویه، انتشارات جامعه مدرسین، ج ‌2، ص: 432: قَام
جمع اله عز و جل لَنَا عشْر خصالٍ لَم يجمعها حدٍ قَبلَنَا و  تَونُ ف احدٍ غَيرِنَا فينَا الْحم و الْحلْم و الْعلْم و النُّبوةُ و السماحةُ
و الشَّجاعةُ و الْقَصدُ و الصدْق و الطَّهور و الْعفَاف و نَحن كلمةُ التَّقْوى و سبِيل الْهدَى و الْمثَل اعلَ و الْحجةُ الْعظْم و الْعروةُ

الْۇثْقَ و الْحبل الْمتين و نَحن الَّذِين امر اله لَنَا بِالْمودة فَما ذا بعدَ الْحق ا الضلال فَانَّ تُصرفُونَ.

ندُ بمحدَّثَنَا مح قَال نيسالْح نسالْح نب نيستب الإسلامیه، ج‌3، ص: 144: الْحدار ال ،ام ، شیخ طوس[11] ـ تهذیب الأح
موس الْهمدَان قَال حدَّثَنَا عل بن حسانَ الْواسط قَال حدَّثَنَا عل بن الْحسين الْعبدِي قَال سمعت ابا عبدِ اله الصادِق علیه
هاميص كَ وذَل ابثَو انَ لَهَا لتِ الدُّنْيرما عم امص انٌ ثُمنْسا اشع ا لَورِ الدُّنْيمع اميص دِلعي غَدِيرِ خُم موي اميص قُولالسلام: ي
يعدِل عنْدَ اله عز و جل ف كل عام ماىةَ حجة و ماىةَ عمرة مبروراتٍ متَقَبَتٍ و هو عيدُ اله اكبر و ما بعث اله عز و جل نَبِياً
عمالْج خُوذِ وايثَاقِ الْمالْم موضِ يرا ف ودِ وهعدِ الْمهالْع موي اءمالس ف هماس و تَهمرح فرع و موذَا الْيه دَ فيتَع و قَطُّ ا
لك ف اقْري لج و زع هال لاسي ةاعفِ سصن قْدَارم ولنْ تَزا لقَب نسِ مالِ الشَّمنْدَ زَوع لغْتَسي نتَيعكر يهف َّلص نودِ مشْهالْم
لج و زع هنْدَ الع دَلَتع لْناهنْزنَّا ااتٍ ارم شْرع و سرْةَ الاتٍ آيرم شْرع دٌ وحا هال وه اتٍ قُلرم شْرع ةً وردِ ممةَ الْحورس ةعكر
ماىةَ الْفِ حجة و ماىةَ الْفِ عمرة و ما سال اله عز و جل حاجةً من حوائج الدُّنْيا و حوائج اخرة ا قُضيت‌ كائنَةً ما كانَتِ

الْحاجةُ.

http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=112%20%20&a=1

