
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » أمارات » قطع »

در تاریخ ۲۴ دی ۱۳۸۵

أمارات _قطع
جلسه 40 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين 

خلاصه مطالب گذشته

تا اينجا مجموعاً در اين بحث دو مبنا را روشن كرديم و نتيجه اين دو مبنا هم مشخص شد. مبناى اول اين بود كه حجيت امارات
از باب جعل مؤدي است؛ يعن مولا مؤداى يك اماره را به منزله واقع قرار م‌‌دهد؛ طبق اين مبنا كه مؤدي به منزله واقع باشد
اولا، و علم به مؤدي نيز به منزله علم به واقع باشد ثانياً، نظر مرحوم آخوند در «حاشيه رسائل» اين شد كه امارات قائم مقام

تمام اقسام قطع قرار م‌‌گيرد. اما مبناى دوم اين است كه حجيت امارات از باب جعل مؤدي نيست بله حجيت امارات از باب
منجزيت و معذريت است، كه مبناى آخوند در «كفايه» است، ايشان فرمودند که اماره قائم مقام قطع طريق مشود.

کلام مرحوم آقاي خوئ

در مقابل، مرحوم آقاى خوئ(قدس سره) در «مصباح الاصول» فرمودند: اگر اين مبنا باشد، اولا دير اجتماع لحاظين آل و
استقلال لازم نم‌‌آيد؛ و ثانياً بايد قائل شويم که طبق اين مبنا امارات جايزين تمام اقسام قطع است.

ال به مرحوم آقاي خوئاش

به نظر م‌‌رسد كه اين فرمايش، فرمايش درست نيست؛ اگر گفتيم شارع اماره را از باب منجزيت و معذريت جعل كرده است،
باز انصراف دارد به قطع كه اثر آن فقط منجزيت و معذريت است؛ و اين اثر عقل فقط در قطع طريق است و لا ينف از آن
است. اما اثر قطع موضوع يك اثر شرع است و منجزيت و معذريت از آثار قطع موضوع نيست. بنابراين، در اينجا نيز بايد

قائل شويم كه اماره فقط قائم مقام قطع طريق مشود.

(مبناي مرحوم نائين)مبناي سوم در اين بحث

اما مبناى سوم هم وجود دارد؛ و آن مبناى مرحوم محقق نائين اعل اله مقامه الشريف است که تلامذه ايشان مثل مرحوم
آقاى خوئ هم همين مبنا را پذيرفته‌‌اند؛ منتها در اين كه چه اثرى بر اين مبنا بار مشود و به چه نتيجه‌‌اى مرسد، بين مرحوم

نائين و مرحوم آقاى خوئ اختلاف است. آن مبنا اين است كه در باب امارات نه قائل به جعل مؤدي و نه قائل به جعل منجزيت
و معذريت شويم.

مرحوم نائين م‌‌فرمايند: منجزيت و معذريت از آثار عقليه مجعول است و معقول نيست كه خودش متعلق براى جعل قرار

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/74
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/64
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


بيرد؛ يعن هنام که شارع خبر واحد را حجت قرار داد، مجعول ـ يعن آنچه كه حجت شده و عبارت از همان مؤداي اماره
است‌ـ عنوان منجزيت و معذريت دارد. نائين م‌‌فرمايد: شارع نم‌‌تواند بويد «جعلت خبر الواحد منجزاً» ؛ بله منجزيت و

معذريت بعد از آن است كه خبر واحد حجت واقع شود. لذا، ايشان م‌‌فرمايد: ما يك مبناى سوم را قائل م‌‌شويم و آن عبارت
از طريقيت (محرزيت و کاشفيت) است. مرحوم نائين در صفحه 16 از جلد سوم «فوائد الاصول»، در ط چند صفحه نات

خوب را بيان مکنند. ايشان اول فرموده‌‌اند كه علم كه ي از اوصاف حقيقيه ذات الاضافه است، ـ (ذات الاضافه يعن علم، يك
نسبت با معلوم، و يك نسبت با عالم دارد) ـ در هر علم (در هر قطع) سه خصوصيت وجود دارد:

خصوصيت اول اين است كه علم صفة قائمة بالنفس؛ از اوصاف است كه قائم به نفس است؛ و فرق نمکند که حقيقت علم از
باب كيف باشد، يا از باب اضافه و يا از باب انفعال.

خصوصيت دوم در علم، اضافه‌اى است كه بين علم و معلوم وجود دارد؛ هر علم كاشف از معلوم است؛ هر علم آئينه، محرز
و طريق براى معلوم است.

و اما خصوصيت سوم اين که هر جا هر علم باشد، بناى عمل و عمل عالم بر طبق علم خودش است. به عنوان مثال: اگر شما
به وجود اسد(شيرى) در نزدي خودتان علم داشته باشيد، بر وفق آن عمل کرده و از آنجا فرار م‌‌كنيد؛ يا وقت علم داريد در

فلان نقطه آب است، براى استفاده كردن از آب به آن سمت حركت م‌‌كنيد.

بعد از بيان اين سه خصوصيت، م‌‌فرمايند: آنچه كه مجعول در باب امارات است، همان خصوصيت دوم است؛ يعن در
امارات شارع كاشفيت را براى اماره جعل كرده است. کاشفيت و طريقيت علم ذات است؛ ــ اگر يادتان باشد، در بحث‌هاى

گذشته گفتيم به نظر ما و روى تحقيق، طريقيت، ذات علم(قطع) است؛ اما حجيت ذات قطع نيست.ــ ول در مورد اماره، شارع
مآيد برايش طريقيت را جعل م‌‌كند؛ و آن را كاشف از واقع قرار م‌‌دهد. فرق عمده بين اماره و اصل همين است که اماره

كاشفيت دارد، اما اصل عمل که در مورد ش است، قابليت كاشفيت را ندارد.

مرحوم نائين فرموده است: اماره خودش قابليت كشف دارد، اما كاشفيت ناقصه دارد؛ چون عنوان ظن دارد، كاشفيتش
ناقص است و شارع با جعل حجيت براى اماره، آن را كاشف تام قرار م‌‌دهد تعبداً؛ لذا، از اين مبنا تعبير م‌‌كنند به تتميم

كشف. تتميم كشف يعن خود اماره ف نفسها بهرهاي از كاشفيت دارد، اما چون اين كاشفيتش كاشفيت ناقص است، شارع با
حجت قرار دادن آن، کاشفيتش را تام مکند. ايشان مفرمايد: هنام که شارع اماره را حجت قرار مدهد، آن را در عالم

تشريع و از حيث كاشفيت به منزله علم قرار م‌‌دهد؛ اما در جهات دير شارع تصرف نم‌‌كند. با حجت قرار دادن اماره، نه در
واقع تصرف م‌‌كند و نه براي مؤدي ارزش قائل م‌‌شود؛ بله فقط اماره را كاشف از واقع قرار م‌‌دهد.

منتها در علم كاشفيت تامه‌اش وجدان است، اما در اماره، كاشفيت تامهاش تعبدى است. نتيجهاي كه از اين حرف گرفته
م‌‌شود، اين است كه حومت امارات بر احام واقعيه، يك حومت واقع نبوده و بله حومت ظاهرى است. اگر اماره‌اى

بويد نماز جمعه واجب است، اين بر آن حم واقع در لوح محفوظ، حومت دارد، اما نه حومت واقع و بله حومت
ظاهرى. گاه در فقه گفته مشود که شارع واقعاً يك موضوع را در كنار موضوع دير قرار داده است؛ يعن يك توسعه‌ى واقعيه

انجام داده است؛ مثلا شارع م‌‌گويد «الطواف بالبيت صلاة»؛ در شريعت من، طواف کعبه به منزله نماز است؛ يعن اگر در
نماز شخص بايد طهارت داشته باشد، در طواف هم نياز به طهارت دارد؛ اگر در نماز مثلا فلان عمل جايز نيست، در طواف هم

.«ثير الشل لّم در حال طواف است. و يا مانند «لا شجايز نيست؛ فقط يك مورد استثنا شده و آن ت

در حومت واقع، اگر گفته مشود که دليل بر دليل دير حومت واقع دارد، توسعه‌ى واقع يا تضيق واقع وجود دارد و



دليل دوم در عرض دليل اول قرار مگيرد؛ اما در حومت ظاهريه، توسعه و تضيق واقع نيست؛ بله در فرض جهل به واقع،
اين اماره براى ما مثبِت واقع است. «الامارة مثبتة للواقع ف فرض الجهل بالواقع» ؛ نتيجه اين م‌‌شود که اماره در طول احام
واقعيه قرار م‌‌گيرد. اين که در اصول گفته مشود «الاصل دليل حيث لا دليل» ، يعن اصل در طول دليل و اماره است. حال،

گاه از حومت ظاهرى تعبير به مقام اثبات م‌‌شود و از حومت واقع به مقام ثبوت تعبير مشود.

پس، معناى حومت ظاهرى اين شد كه الامارة مثبتة للواقع عند الجهل بالواقع. مرحوم نائين بعد از اين مطالب مفرمايد: از
اين بيان ما براى شما اين مطلب روشن شود که آنچه تا به حال به گوش شما خورده است كه دو حم داريم: حم واقع و حم

ظاهرى، اصلا اين تعبير غلط است. ما در عرض حم واقع حم ديرى نداريم؛ اصلا اينطور نيست كه بوئيم هر عمل دو
حم دارد؛ يك حم واقع دارد و يك حم ظاهرى؛ شارع در هر قضيها‌ى مثل نماز جمعه دو مجعول ندارد که گفته شود ي از

آنها عنوان واقع دارد و ديري هم ظاهري است.

اشال و جواب

مرحوم نائين در «فوائد الاصول» بعد از ذکر اين مطالب، يك اشال مهم را بيان و از آن سه جواب م‌‌دهند كه جواب اول و
دوم را نم‌‌پذيرند، اما جواب سوم را م‌‌پذيرند. ايشان م‌‌فرمايد: حال كه مجعول در باب امارات طريقيت است، نتيجه اين

مشود که اماره جاى قطع طريق محض م‌‌نشيند، منتها جاي قطع موضوع كه جنبه طريقيتش ملحوظ است نيز منشيند؛ و
اين تعبير را دارند که طريقيت همانند كاشفيت و حجيت قابليت اين را دارد كه مستقلا متعلق جعل واقع شود؛ يعن شارع بويد

من طريقيت را براى اماره جعل م‌‌كنم.

اما اماره جاى علم (قطع) موضوع وصف نم‌‌شيند؛ چون در علم موضوع وصف جنبه طريقيت را کار نداريم و كسائر
ر علم وجداننشيند، اين علم م‌‌م طريق شود در اين صورت دوم كه اماره جاى علم موضوعال مالموضوعات است. اش

نيست؛ مر در اين علم احراز وجدان نيست؟ اصلا علم يعن كشف وجدان، كشف حقيق. اين که شما م‌‌گوييد شارع آمده
اماره را كاشف قرار داده، ما قبول م‌‌كنيم، اما به چه دليل؟ وقت م‌‌گوئيم اماره حجت واقع م‌‌شود بنحو كاشفيت، يعن اماره
براى ما تعبداً احراز دارد، شما به چه دليل م‌‌گوييد احراز تعبدى جاى احراز وجدان م‌‌نشيند؟ مرحوم نائين از اين سؤال سه

جواب داده است که آنها را ملاحظه بفرماييد؛ مرحوم محقق عراق نيز در حاشيه فوائد اشالات دارند كه سع م‌‌كنيم إنشاء
اله فردا اين بحث را جمع كنيم و تمام شود. عبارات «مصباحالاصول» مرحوم آقاي خوئ را نيز دقت کنيد و ببينيد چونه با

اين که ايشان مبناي مرحوم نائين را قبول دارند، اما به ي نتيجه ديري مرسند و م‌‌فرمايند اگر ما حجيت امارات را از باب
كاشفيت هم بدانيم، نتيجه اين است كه اماره جاى مطلق قطع م‌‌نشيند. إنشاء اله فردا.


