
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » أمارات » قطع »

در تاریخ ۲۰ دی ۱۳۸۵

أمارات _قطع
جلسه 38 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين 

کلام مرحوم آخوند در حاشيه رسائل

عرض كرديم مرحوم آخوند در «حاشيه رسائل» نظرى بر خلاف آنچه كه در «كفايه» عنوان كرده‌‌اند، دارند؛ و در حقيقت، در
«كفايه» از نظري كه در «حاشيه رسائل» داشتند، عدول كرده‌‌اند. طبق بيان ايشان در «حاشيه رسائل» دير اجتماع لحاظين

متنافيين ـ لحاظ آل و استقلال ـ لازم نم‌‌آيد.بيانشان اين است كه بوئيم دليل حجيت اماره م‌‌آيد اماره را قائم مقام قطع قرار
م‌‌دهد؛ به اين معنا كه مؤداى اماره (آنچه كه اماره بر آن دلالت دارد؛ مثلا خبر واحد قائم شده بر اين كه نماز جمعه واجب

است. وجوب صلاة جمعه م‌‌شود مؤدي) را نازل منزله واقع قرار م‌‌دهد؛ يعن گويا در لوح محفوظ و در واقع نوشته شده است
كه نماز جمعه واجب است.

همچنين اضافه م‌‌كنند كه اگر گفتيم دليل حجيت اماره مؤدي را نازل منزله واقع قرار م‌‌دهد، اينجا يك ملازمه عرف هم موجود
است؛ عرف م‌‌گويد علم به اين مؤدي به منزله علم به واقع است؛ و اين، تنزيل دوم است؛ يعن در اين بيان دو تنزيل وجود

دارد: يك تنزيل كه دليل حجيت اماره متفل آن است و آن اين كه بوئيم مؤدي به منزله واقع است؛ و تنزيل دوم كه متفل آن
ملازمه عرفيه است، اين است که عرف م‌‌گويد بين علم به اين مؤدي و علم به واقع، ملازمه وجود دارد (علم به مؤدي نازل منزله
علم به واقع است)؛ يعن در مواردى كه علم به واقع و قطع به واقع لازم است، مثل مواردى كه قطع موضوع است، علم به اين

مؤدي نازل منزله علم به واقع است.

بين قطع به واقع تعبداً و قطع به واقع حقيقتاً وجود دارد؛ يعن ر، ـ که تعبير خود مرحوم آخوند است ـ ملازمه عرفبه عبارت دي
عرف م‌‌گويد قطع تعبدى نازل منزله همان قطع وجدان به واقع است. بنابراين، دير اجتماع لحاظين لازم نم‌‌آيد؛ چه آن که دو
تنزيل داريم و اين دو به وسيله ي دليل بدست نمآيد. اگر اين دو تنزيل را يك دليل درست م‌‌كرد، اجتماع لحاظين م‌‌شد؛ اما
در اينجا، دليل حجيت اماره بر تنزيل اول ـ مؤدي نازل منزله واقع است ـ دلالت دارد؛ و عرف بر تنزيل دوم ـ علم به مؤدي نازل

منزله علم به واقع است ـ دلالت دارد. اين بيان را مرحوم آخوند در «حاشيه رسائل» دارند؛ اما در كتاب «كفايه» بعد از بيان
بحث جانشين امارات و اصول عمليه مان قطع، فرموده‌‌اند: آنچه را كه در «حاشيه رسائل» بيان كردهايم مستلزم دور است

ـ(تنزيل اول متوقف است بر تنزيل دوم و تنزيل دوم هم متوقف بر تنزيل اول است)ـ و آن بيان را نم‌‌پذيريم.

عبارت ايشان در «كفايه» به اين صورت است: «فإنّه لا ياد يصح تنزيل جزء الموضوع أو قيده بما هو کذل بلحاظ أثره إلا
فيما كان جزؤه الآخر أو ذاته محرزاً بالوجدان أو تنزيله ف عرضه» ؛ نمشود اين مؤدي را نازل منزله واقع قرار داد مر اين

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/74
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/64
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


كه علم به مؤدي بخواهد نازل منزله علم به واقع باشد؛ اين يا بايد وجدان باشد و يا خود آنهم در عرض تنزيل اول تنزيل شده
باشد. در نتيجه، تنزيل اول اثرى ندارد. اين که گفته شود مؤدي نازل منزله واقع است، فائده ندارد؛ بله در صورت فايده دارد كه

علم به مؤدي نازل منزله علم به واقع باشد؛ براى اين كه ما م‌‌خواهيم مؤداي اماره را جاى قطع موضوع بنشانيم.

در قطع موضوع خود واقع به تنهاي فايده‌اى ندارد، بله قطع به واقع براى شارع دخالت دارد؛ لذا، اگر شارع با ادله حجيت
امارات مؤدي را جاى واقع بنشاند، اثرى ندارد مر اين كه بوئيم علم به مؤدي هم به منزله علم به واقع است. پس تنزيل اول لا
ياد يصح إلا بعد از تنزيل دوم. تنزيل دوم هم که روشن است متوقف بر تنزيل اول مباشد. در چه صورت علم به مؤدي نازل
منزله علم به واقع است؟ در صورت كه خود مؤدي نازل منزله واقع باشد؛ اگر خود مؤدي نازل منزله واقع شد، تنزيل دوم هم

درست م‌‌شود. لذا، مرحوم آخوند فرمودند كه دور لازم م‌‌آيد.

بيان مرحوم امام خمين

گويا مرحوم محقق نائين نيز در «فوائد الاصول» اين اشال دور را ايشان پذيرفته‌‌اند، اما امام رضوان اله عليه در صفحه 398
از جلد اول كتاب «معتمد الاصول» م‌‌فرمايند: ما اين دور را قبول نداريم و براى اين كه مؤدي جاى قطع و اقسام قطع بنشيند،

همان تنزيل اول كاف است؛ منتها آن را به صورت تعليق مطرح م‌‌كنيم. عبارتشان اين است «يف ف صحة التنزيل الاثر
التعليق و هو هنا متحقق» ؛ مقصود از اثر تعليق كه در كلام ايشان آمده، اين است که مؤدي نازل منزله واقع است اگر تنزيل

دوم از راه ديرى ثابت باشد که در اينجا از راه ملازمه عرفيه ثابت است. در ادامه م‌‌فرمايند: «فإنّ المؤدي ٰ لو انضمت إليه
.«ون ذا أثر فعلجزؤه الآخر ي

هرچند که مرحوم امام اين مطلب را مفرمايند، اما حق اين است که اشال دور در اينجا وارد است. براى تنزيل دوم درست
است كه غير از ملازمه عرفيه بيان ديرى نداريم، اما اگر از عرف سؤال كنيم كه علم به مؤدي در چه صورت نازل منزله علم به

واقع است؟ م‌‌گويد: در صورت كه خود مؤدي نازل منزله واقع شده باشد؛ يعن خود عرف گرچه حاكم در تنزيل دوم است، اما
تا تنزيل اول نباشد، عرف تنزيل دوم را نم‌‌تواند انجام دهد. بنابراين، اشال دور كه خود مرحوم آخوند آن را بيان كرده، مرحوم

نائين نيز آن را پذيرفته‌‌اند، به نظر ما خيل روشن است و اشال واردى است.

ال به کلام مرحوم آقاي خوئاش

مرحوم آقاى خوئ در كتاب «مصباح الاصول» به مرحوم آخوند اشال مکنند؛ در حال كه آن اشال روى مطلق کلام آخوند
در «حاشيه رسائل» وارد است. اشال اين است كه اگر مؤدي بخواهد نازل منزله واقع قرار بيرد، فقط طبق قول به سببيت

درست م‌‌شود. در اين که حجيت امارات از باب سببيت است يا طريقيت؟ دو مبنا وجود دارد؛ بر اساس قول به سببيت
معنايش اين است كه اماره سبب ايجاد ملاك در مؤداي خودش است؛ به عنوان مثال: اگر تا قبل از قيام خبر واحد مبن بر

وجوب نماز جمعه، نماز جمعه مصلحتدار نبود، خبر واحد نماز جمعه را داراى مصلحت وجوبيه م‌‌كند.حال، ايشان اشال
كرده‌‌اند كه اگر كس بخواهد بويد مؤداي اماره ـ اين كه خبر واحد م‌‌گويد نماز جمعه واجب است ـ به منزله واقع است،

نمشود مر اين كه ما قائل به سببيت شويم؛ سببيت هم مستلزم تصويب است که باطل و محال است. در عبارات «كفايه»
چنين حرف در كلام مرحوم آخوند نيست؛ در هيچ كجا ايشان نفرموده كه مؤدي نازل منزله واقع است؛ بله ايشان اين مطلب را
در «حاشيه رسائل» ذکر کرده‌‌اند. اما اين که چطور شده اين اشتباه در كلام مرحوم آقاى خوي رخ داده؟، شايد مربوط به مقرر

باشد و مقرر در اينجا يك مقدار اشتباه نوشته باشد.



اشال مرحوم نائين به مرحوم آخوند

اما راجع به كلام مرحوم آخوند در «کفايه» و اين که فرمودند اگر اماره بخواهد قائم مقام تمام اقسام قطع باشد، اجتماع
لحاظين متنافيين ـ لحاظ آل و لحاظ استقلال ـ لازم م‌‌آيد، اشال در كلمات مرحوم نائين وجود دارد که ديران نيز از ايشان
گرفته‌‌اند؛ اشال اين است كه اين مطلب با مبناى خود مرحوم آقاي خوئ در باب حجيت امارات سازگارى ندارد؛ براى اين كه
مرحوم آخوند حجيت امارات را از باب جعل مؤدي نم‌‌داند و بله آن را از باب جعل منجزيت و معذريت م‌‌داند. نظر مرحوم
آخوند كه در موارد متعددى از كتاب «كفايه» بيان کرده‌‌اند، اين است که امارات هيچ خاصيت ندارند جز معذّريت و منجزيت؛
و هيچگاه امارات در عرض حم واقع جعل مؤدي نمکند. آنوقت در مقام اشال فرموده‌‌اند حال كه اين مجعول، منجزيت و

معذريت هست به يك لحاظ واحد استقلال، در اينجا مسأله تمام م‌‌شود. شارع استقلالا اماره را نازل منزله قطع قرار داده
است، نه اين که مؤداى اماره را نازل منزله قطع قرار دهد. در اين صورت تمام آثار قطع بر اماره مترتب است.

همان آثار عقل که قطع طريق دارد و يا آثار شرع که براي قطع موضوع هست، براي اين نيز مآيد. و دير براى اين آثار،
لازم نيست که شارع لحاظ ديرى بند.، بله، اگر شارع م‌‌آمد اول لحاظ اثر عقل م‌‌كرد و بعد لحاظ اثر شرع م‌‌كرد،

م‌‌گفتيم اين دو لحاظ جمع نم‌‌شود؛ لين در اينجا شارع مقدس اصلا كارى به آثار ندارد؛ بله شارع مگويد اماره بجاي قطع
است. وقت چنين شد، هر اثري که براي قطع متصور است، براي اماره نيز مآيد. بنابراين، اشال مهم كه بر مرحوم آخوند و

بيان ايشان در «كفايه» وارد است، اشال مرحوم نائين است که بر اساس مبناي ايشان در باب امارات ـ جعل منجزيت و
کند و آن اين که اماره را استقلالام لحاظ استقلال ه شارع مقدس فقط يآيد؛ بل‌‌معذريت ـ اجتماع لحاظين متنافيين لازم نم
بجاي قطع قرار مدهد؛ بعد از قرارگرفتن اماره بجاي قطع، تماي آثار قطع بر اماره نيز مترتب مشود؛ هم آثار عقليه و هم آثار

شرعيه.اين اشال را دقت بفرماييد كه آيا وارد است يا نه؟ كلام هم مرحوم امام دارند كه آن را نيز ملاحظه کنيد؛ تحقيق مطلب
و جمع بندى نهاي را روز شنبه إنشاء اله عرض م‌‌كنيم.


