
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » اصول عملیه » تنبیهات استصحاب (تنبيه اول تا چهارم) »

در تاریخ ۰۲ آذر ۱۳۹۲

تنبیهات استصحاب
جلسه 27 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صلّ اله عل سيدنا محمد و آله الطّاهرين

دیدگاه مرحوم محقق نائین درباره عزیمت و رخصت  

 مرحوم محقق نائین اعل اله مقامه الشریف در خاتمه بحث احام وضعیه در سه مورد بحث مکنند و مفرمایند اینها محل
خلاف است که آیا عنوان حم وضع را دارد یا خیر؟ ی موردش دربارهی صحت و فساد است، مورد دوم طهارت و نجاست

است و مورد سوم عزیمت و رخصت است.

ما قبلا عرض کردیم به تبع بزرگان مثل امام قدس سره که هر چه عنوان حم تلیف را ندارد از احام وضعیه یا از وضعیات
است. روی این مبنا مجال نیست که ما بحث کنیم آیا این عنوان حم وضع را دارد یا نه؟ اما چون خود مرحوم نائین فرمود
ما خیل دایره را ضیق نمگیریم، از آن طرف دایره را خیل توسعه نمدهیم. نائین مسئلهی قضاوت، امامت و ... را از احام

وضعیه ندانست، لذا ایشان باید بحث کند که این موارد عنوان حم وضع را دارد یا خیر؟

راجع به طهارت و نجاست ما سال گذشته بحث مفصل داشتیم و آن را ترار نمکنیم.

راجع به عزیمت و رخصت ی مطلب مرحوم نائین دارد و حق با ایشان است، در ذهنتان هست که در قاعدهی لاحرج بحث
مکنند که آیا نتیجهی این قاعده به نحو رخصت است؟ یعن کس که ی عمل برای او حرج شد ترخیص از ناحیهی شارع
دارد که این عمل را ترک کند؟ و در نتیجه اگر عمل را انجام داد عمل صحیح است، مثلا ی وضوی حرج را انجام داد یا
صوم حرج را انجام داد، روی رخصت صحیح است. اما مبنای دوم که مشهور همین مبنای دوم است قائل به عزیمتاند،
مگویند لاحرج نتیجهاش برداشتن مشروعیت عمل است، صوم حرج، وضوی حرج باطل است، که البته قبلا ما عرض
کردیم روی مبنای امام رضوان اله تعال علیه در باب خطابات قانونیه مجال برای این نزاع نیست، اینه آیا لاحرج نتیجهاش

رخصت است یا عزیمت، مجال برای او نیست و روی مبنای امام وضوی حرج و صوم حرج صحیح است.

است، عزیمةٌ یعن لیفم ته واقعش حرا دارد؟ یا این م وضعبحث این است که آیا خود رخصةٌ یا عزیمةٌ، این عنوان ح
حرام علی ان تفعل، رخصةٌ یعن جائز علی ان تفعل، برمگردد به ی حم تلیف، ظاهر همین است که رخصت و عزیمت
حقیقتش ی حم تلیف است، وقت مگوئیم عزیمةٌ خود عنوان عزیمت یعن ممنوعٌ علی ان تفعل، حرام علی ان تفعل، این
،لیفم تگردد به حالترک، لذا این برم ل الفعل، مباح ل الفعل، مباح یجوز ل را دارد، ترخیص یعن لیفم تعنوان ح

آنچه که باید اینجا ی مقداری عرض کنیم در بحث امروز، راجع به صحت و فساد است.

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/1678
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/65
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


دیدگاه مرحوم محقق نائین درباره صحت وفساد

مرحوم نائین در جلد چهارم فوائد الاصول چاپ جامعه مدرسین صفحه 398 مفرمایند صحت و فساد دارای دو معناست که
ی معنایش عنوان توین را پیدا مکند و ی معنایش از احام وضعیه است، آن دو معنا چیست؟

 معنای اول این است که صحت یعن کون الشء واجداً للخصوصیة الت ینبغ أن یون واجداً لها

[1]، به حسب طبعه، مگوئیم شء اگر واجد خصوصیت باشد که به حسب طبعش باید دارای این خصوصیت باشد، مگوئیم

این هندوانه صحیح است، یعن آن خصوصیت که باید این میوه داشته باشد را داراست، آن وقت در مقابلش فاسد یعن آن
خصوصیت که ی شیئ به حسب ذاتش و به حسب طبعش باید داشته باشد ول ندارد. مثلا فرض کنید به حسب طبعش باید
شیرین باشد اگر تلخ بود مشود فاسد، آن وقت در اعمال مگوئیم نماز اگر واجد آن ملاک و مصلحت بود مشود صحیح،
فاقد آن ملاک و مصلحت باشد مشود فاسد، نائین مفرماید و الصحة و الفساد بهذا المعن إنما ینتزعان عن مقام الذات قبل
تعلّق الأمر بها، قبل از اینه به این ذات امری از ناحیهی شارع تعلّق پیدا کند صحت و فساد را از ذات این عمل انتزاع مکنیم و
تل الخصوصیة منشا لتعلّق الأمر بالذات، این ملاک که در این صلاة است خودش منشأ شده، علّت شده تا شارع بیاید امر را
متعلّق به این ذات کند، در نتیجه اگر در ذهنتان باشد نائین ی اصطلاح داشت به نام علل تشریع یا دواع که از ملاکات
تعبیر به دواع و علل تشریع مکرد، م فرماید صحت و فساد به این معنا مربوط به دواع و علل تشریع است و این از تلیف

متأخر نیست تا بخواهد منتزع از تلیف باشد.

صـحت و فسـاد بـه ایـن معنـا اگـر برگشـت بـه ملاک، در اشیـاء خـارج، همیـن مثـال هنـدوانه کـه عـرض کردیـم برمـگردد بـه
خصوصیت ذات او، در اعمال اگر گفتیم این عمل واجد این ملاک است، فاقد این ملاک است، مفرماید اینها مربوط به امور
توینیه است و روشن است که ارتباط به احام وضعیه ندارد. اما معنای دوم برای صحت و فساد این است کون الشء
موافقاً لما تعلّق به التلیف أو الإعتبار، اگر فعل ما موافق با مأمور به باشد که تلیف به او تعلق پیدا کرده که قبلا این را در
کلمات در بحث صحیح و اعم هم این معنا را مطرح مکردند که صحت و فساد در اصطلاح فقها یعن فعل مطابق با مأمور به
باشد، یا مأمور به ظاهری، این را مگوئیم صحت. اگر آن تلیف که مولا متوجه کرده به ی شیئ که مشود مأمور به، این
عمل ما با آن مأمور به مطابقت داشت، این مشود صحیح. مطابقت نداشت مشود فاسد. باید چهار رکعت مأمور به باشد، ما
اگر چهار رکعت را آوردیم مشود صحیح، اگر نیاوردیم و کم کردیم مشود فاسد. مفرماید کون الشی موافقاً لما تعلّق به
التلیف أو الإعتبار، یعن اگر اعتبار عقلا در ی ظرف خاص باشد و فعل ما مطابق با این اعتبار عقلا باشد صحیح است، عقلا
مگویند هر جا قصد جدّی معامله باشد ما اعتبار ملیت مکنیم، قصد جدّی نباشد اعتبار ملیت نمکنیم، اگر موافق با این

اعتبار باشد مشود صحیح و اگر مخالف باشد مشود فاسد.

نائین مفرماید در اینه صحت و فساد به این معنای دوم از احام وضعیه است بحث نیست اما مشهور صحت و فسادی که
در احام وضعیه است به عنوان ی مجعول استقلال قرار دادهاند، مگویند شارع مفرماید این عمل صحیح است، این بیع
صحیح است، این معامله فاسد است، این صحت و فساد به عنوان جعل استقلال است، نائین دنبال این است که ابطال این
معنا را اثبات کند، مفرماید ولو اینه صحت و فساد به این معنای دوم از احام وضعیه است اما از مجعولات استقلالیه نیست

و در بعض از موارد امان ندارد از مجعولات استقلالیه باشد. آن موردی که هست عنوان انتزاع را دارد.

دقت بفرمایید ببینیم مقصود نائین چیست؟ اولا اقوال که نائین نقل مکند مفرماید دو قول به تفصیل وجود دارد، ی قول این
است که بین معاملات و عبادات تفصیل دادند، فرمودهاند صحت و فساد در معاملات مجعول بالاستقلال است اما صحت و



فساد در عبادات انتزاع است، این ی قول.

ت و فساد مربوط به امر واقعدر کار است صح که پای امر واقع قول دوم در خود عبادات تفصیل دادند، گفتهاند در جای
انتزاع است، اما صحت و فساد در عبادات مربوط به امر ظاهری استقلال است. پس دو تا تفصیل اینجا در کلمات قوم وجود
دارد؛ ی، بین معاملات و عبادات. معاملات را گفتند استقلال است و عبادات را گفتند انتزاع، قول دوم این است که در خود
عبادات تفصیل بدهیم، در جای که پای امر واقع در کار است بوئیم انتزاع است و در جای که عمل ما موافق با مأمور به
واقع است، بوئیم صحت در اینجا ی مجعول تبع یا انتزاع است و در جای که مسئلهی امر ظاهری در کار است بوئیم

استقلال است. نائین مفرماید به نظر ما هر دو تفصیل باطل است.

اما تفصیل اول که آمدند بین معاملات و عبادات تفصیل دادند، اینها فر کردند که در معاملات احل اله البیع عبارت از جعل
استقلال صحت برای بیع است، در حال که مفرمایند این چنین نیست. و همچنین تفصیل دوم علّت که آمدند بین امر ظاهری
و امر واقع فرق گذاشتند این است که در مسئلهی امر ظاهری پای اجزاء در کار است، بوئیم این مجزی است و شارع آمده
وئیم انتزاعپای اجزاء در کار نیست، ب است، اما در امر واقع وئیم استقلالاجزاء را در اینجا جعل کرده، پس آنجا هم ب
است. مفرماید هر دوی این تفصیلها ریشهاش به اینها برمگردد و شروع مکنند به تحقیق در مطلب، عبارت که اول دارند
مدعایشان این است: إن صحة و الفساد لیسا من الأحام الوضعیة المتأصلة بالجعل، صحت و فساد از احام وضعیهای که
از موارد انتزاع فرماید در بعضبعض الموارد، م استقلال در جعل دارد نیستند، بالاتر: بل ف اصالت در جعل دارد یعن
بودنش هم امان ندارد، یمن منع کونهما منتزعین عن المجعول الشرع، اصلا از مجعول شرع هم انتزاع نمشود تا چه برسد

به اینه بوئیم تأصل در جعل دارد.

مرحوم نائین، این مدعایش است، آن دلیل اصل مرحوم نائین این است که شما در معاملات یا عبادات، چه در جای که
مسئلهی امر واقع باشد و چه در جای که امر ظاهری باشد، این صحت و فساد را از چه چیز انتزاع مکنید؟ آیا مآئید از
تلیف مولا انتزاع مکنید؟ مگوئید به تبع این تلیف، حالا چه در عبادات و چه در معاملات، چه در مأمور به واقع و چه در
مأمور به ظاهری، آیا مآئید از خود امر مولا انتزاع مکنید؟ یا نه، صحت و فساد را از فعل ملّف انتزاع مکنید، مگوئید این
فعل ملّف اگر مطابق با مأمور به باشد، حالا چه مأمور به واقع و چه مأمور به ظاهری ما انتزاع صحت مکنیم اما از خود
تلیف انتزاع نمشود، به عبارة اُخری نائین مفرماید محل کلام این است، ما که بحث مکنیم آیا صحت و فساد مجعول
بالاستقلال است یا مجعول بالتبع، مراد همهی اصولیین از این مجعول بالتبع یعن بالتبع التلیف، از تلیف انتزاع نمکنیم! در
عبادات مگوئیم اگر این عمل، این فعل ملّف مطابق با مأمور به بود، چه مأمور به واقع و چه ظاهری! چه اضطراری و چه

غیراضطراری مگوئیم صحیح، اما از خود فعل انتزاع مکنیم.

در معاملات مفرماید اگر ی معاملهای مطابق با سبب حم وضع باشد من العقد و الایقاع، عقلا چه چیز را سبب قرار دادند؟
فرماید نعم، یصحبعد م ،گوئیم باطلاگر موافق نباشد م ،گوئیم صحیحبا آن سبب موافق باشد به آن م اگر این معامله خارج
بنحوٍ من العنایة و التوسعة القول بونهما منتزعین، با مجاز و مجازگوی و عنایت مشود بوئیم اینها انتزاع هستند از مجعول
شرع و از جعل شارع، چرا؟ به اعتبار أنّ المطابقة و عدمها إنّما تلاحظان بالنسبة إل تعلّق التلیف و الوضع، یعن اگر تلیف
در اینجا نبود ما مطابقت را از کجا مفهمیدیم؟ شما وقت مخواهید بفرمایید این فعل با این مأمور به مطابق است، بدون لحاظ

تعلّق تلیف یا اعتبار این مطابقت امان ندارد شما به آن برسید! مطابقت بعد تعلّق الجعل است، بعد تعلّق التلیف است.

لذا حرف اصل نائین این است که صحت و فساد مربوط به فعل ملّف است، چه در عبادات و چه در معاملات، کاری به
تلیف شارع ندارد، بالعنایة و المجاز ما متوانیم بوئیم این صحت و فساد به تبع این مجعول شرع آمد، این صحت و فساد

منتزع از این مجعول شرع است. این ی مطلب.

http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=275


مطلب بعدی که ایشان دارد، مفرماید در باب إجزاء، فرمود ی عدهای که آمدند در عبادات بین مأمور به واقع و ظاهری فرق
گذاشتند گفتند در مأمور به ظاهری بحث اجزاء است، شارع مگوید این طهارت استصحاب مجزٍ، شارع مگوید این مجزی
است، شارع مگوید این مجزی از او است، پس بالاستقلال جعل مکند اجزاء و عدم اجزاء را، مرحوم نائین مفرماید نه،
شارع این عمل را به منزلهی عمل واقع ت و فساد نیست، إجزاء تصرف در واقع است، یعناجزاء و عدم اجزاء به معنای صح
قرار مدهد، یا در عالم تلیف تصرف مکند، یا امتثال ظاهری را من به جای امتثال واقع قبول مکنم، إجزاء تصرف در واقع
است به معنای صحت نیست، عدم اجزاء به معنای فساد نیست. و در نتیجه مفرماید صحت و فساد از مجعولات بالأصالة

نیست در بعض از موارد منتزع از مجعول شرع است و در بعض از موارد هم از غیر مجعول شرع است.

صحت لازمهی اجزاء است، یعن هر جا شارع مآید تصرف در واقع مکند یا از حیث تلیف تصرف مکند یا از حیث امتثال،
لازمهی این اجزاء صحت است، لازمهی عدم اجزاء فساد است، این را نائین قبول دارد ول مفرماید إجزاء خودش به معنای

صحت نیست.

 نقد حضرت استاد به کلام محقق نائین

وئیم شارع با احلخواهیم بآئیم در معاملات، مدر اینجا داریم این است؛ م ما حاشیهای که بر فرمایش مرحوم محقق نائین
اله البیع چه کرده؟ در این احل اله البیع که بحثهای خیل زیادی هم دارد، بر حسب بیان مشهور فقها این احل وضع است
و احل تلیف نیست که شارع این را مباح قرار داده، یا خصوص وضع است، یا اعم از تلیف و وضع است. اگر ما گفتیم
این وضع است یا اعم از تلیف وضع است، به مرحوم نائین مگوئیم شارع با احل اله البیع چار کرده؟ آیا غیر از این
است که آمده صحت را برای بیع استقلالاجعل کرده، اینجا تلیف در کار نیست، اینجا درست است امضاء است ول چیزی در
کار نیست، شارع مگوید در شریعت من البیع صحیح، الربا فاسدٌ و حرام، این احل اله البیع ظهور در جعل استقلال صحت
برای بیع دارد، اینه نائین مطلقا فرمودند صحت و فساد مجعول بالاستقلال نیست در معاملات که به نظر ما به خوب قابل

خدشه است، احل اله البیع ی ظهور روشن دارد در جعل صحت برای بیع.

در عبادات درست است، در عبادات ما هر چه فر کردیم مواردی که شارع هم حم به صحت یا اجزاء مکند، حق با مرحوم
نائین است، یعن وقت شما مخواهید بوئید ی عبادت صحیح است، بوئید این فعل ملّف آیا مطابقت با مأمور به دارد یا
مأمور امری وجود دارد و ی کنم، نه! یبرای آن جعل م وید من این فعل را صحت را استقلالاتواند بر نمندارد؟ شارع دی
به است که این فعل مطابق با اوست و بعد فرمود ما بالعنایة و التجوز متوانیم بوئیم مجعول به تبع جعل شرع آمده، چون اگر
امری نبود اصلا مطابقت معنا ندارد، مطابقت در فرض است که ی تلیف باشد، لذا فرمایش نائین را در عبادات مپذیریم،
یعن در عبادات صحت و فساد همیشه مجعول بالانتزاعاند، همیشه مجعول تبع هستند، گاه اوقات در روایات از ائمه علیهم
السلام سؤال شده این نماز صحیحةٌ أم لا؟ فرمودند صحیحةٌ، یا مجزیةٌ، اما آنجا دیر در مقام جعل صحت برایش نیستند، در
مقام این هستند که مخواهند بفرمایند این فعل با مأمور به مطابقت دارد، اما خود صحت مربوط به فعل ملّف است نه منتزع

از امری باشد که در عبادات آمده باشد.

بحث احام وضعیه تمام شد؛
در مصباح الاصول آوردند، جلد سوم مصباح الاصول صفحه 89، آیا استصحاب استقبال که مرحوم آقای خوئ فردا تنبیه اول
داریم یا خیر؟ و این مثالها و نمونههای در فقه دارد که ظاهراً مرحوم آقای خوئ طبق برخ از تقریرات که از ایشان آمده
مفرماید و لم أر من تعرض لذل، گویا این از مطالب خاص ایشان است که باید بررس کنیم ببینیم همینطور هست، قبل از

مرحوم آقای خوئ کس استصحاب استقبال را مطرح کرده یا خیر.

http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=275
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=275
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=275
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=275
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=275
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=275


وصل اله عل محمد و آله الطاهرین

[1] ـ فوائد الاصول ؛ ج‌4 ؛ ص398
أما الصحة و الفساد: فعدّهما من الأحام الوضعية إنّما يستقيم عل أحد المعنيين للصحة و الفساد لا مطلقا. و توضيح ذلك: هو
أنّه تارة: يراد من الصحيح كون‌ الش‌ء واجدا للخصوصية الّت‌ ينبغ أن يون واجدا لها بحسب طبعة [1] كما يقال: إنّ هذا
البطّيخ أو الخل صحيح، أي كونه واجدا للخصوصية الّت يقتضيها طبع البطّيخ و الخل، و يقابله الفاسد و هو الفاقد لتلك
الخصوصية. و كذا يقال: إنّ هذه الصلاة صحيحة، أي كونها واجدة للخصوصية الّت ينبغ أن تون الصلاة واجدة لها: من
الملاك و المصلحة القائمة بها، و يقابلها الفاسدة و ه كون الصلاة فاقدة لتلك الخصوصية.و الصحة و الفساد بهذا المعن إنّما
ينتزعان عن مقام الذات قبل تعلّق الأمر بها، و تون تلك الخصوصية منشأ لتعلّق الأمر بالذات، كالخصوصية القائمة  بذات
السبب، و عل هذا تون الصحة من الدواع و علل التشريع غير منتزعة عن التليف المتأخّر عنها  و عل كل حال: الصحة و
الفساد بهذا المعن ليسا من الأحام الوضعية الشرعية، بل هما من الأمور المجعولة بتبع جعل الذات توينا.و أخرى: يراد من
الصحيح كون الش‌ء موافقا لما تعلّق به التليف أو الاعتبار، فيقال: إنّ هذه الصلاة صحيحة أي كونها موافقة للمأمور به، و هذا
العقد صحيح أي كونه موافقا لما اعتبر ف موضوع الملية، و يقابله الفاسد و هو عدم كونه موافقا للمأمور به أو لموضوع الأمر
الاعتباري. و هذا المعن من الصحة و الفساد هو الّذي ينبغ البحث عنه ف كونه من الأحام الوضعية الشرعية أولا.و عل تقدير
أن يون من الأحام الوضعية، فهل هو متأصل بالجعل تأسيسا أو إمضاء؟ أو أنّه منتزع عن الوضع و التليف؟ فقد يقال بل قيل: 
بالتفصيل بين الصحة و الفساد ف باب المعاملات و ف باب العبادات، فف الأول: تون الصحة و الفساد حمين مجعولين
شرعيين، و ف الثان: يونان منتزعين. بل قد قيل: بالتفصيل ف خصوص العبادات أيضا، فالصحة و الفساد اللاحقان للعبادة
باعتبار الأمر الواقع‐ أي كونها موافقة للأمر الواقع و مخالفة له‐ يونان انتزاعيين، و الصحة و الفساد اللاحقان لها باعتبار
الأمر الظاهري‌‐ من حيث كونه مجزيا عن الواقع أو غير مجز‐ يونان متأصلين ف الجعل.و هذا التفصيل إنّما نشأ من توهم أنّ
إجزاء الأمر الظاهري و عدمه عبارة عن الصحة و الفساد، كما أنّ التفصيل بين العبادات و المعاملات إنّما نشأ من توهم أنّ
إمضاء المعاملة عبارة عن الحم بصحتها.هذا، و لن التحقيق: أنّ الصحة و الفساد ليسا من الأحام الوضعية المتأصلة بالجعل،
بل ف بعض الموارد يمن منع كونهما منتزعين عن المجعول الشرع، فضلا عن تأصلهما بالجعل.و توضيح ذلك: هو أنّ الصحة
و الفساد‐ بمعن مطابقة المأت به للمأمور به الواقع أو الظاهري‐ إنّما ينتزعان من نفس فعل الملّف، فان كان مطابقا للمأمور
به ينتزع عنه الصحة، و إن كان مخالفا ينتزع عنه الفساد، و لا ينتزعان من نفس التليف بالفعل حتّ يون منشأ الانتزاع مجعولا
شرعيا، و كذا اللام ف الصحة و الفساد بمعن مطابقة المأت به خارجا لما هو سبب الحم الوضع: من العقد و الإيقاع و ما

يلحق بهما.


