
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » اصول عملیه » تنبیهات استصحاب (تنبيه اول تا چهارم) »

در تاریخ ۰۷ آبان ۱۳۹۲

تنبیهات استصحاب
جلسه 24 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

بیان نظر امام در باب امامت در تنقیح الاصول 

دنبال بحث روز گذشته مراجعهای کردیم به تنقیح الاصول که تقریرات امام رضوان اله تعال علیه را نوشتند در جلد چهارم
صفحه 74؛ آنجا این تعبیر را دارند «فإن نبوة الأنبیاء علیهم السلام و ولایة الاولیاء علیهم السلام لیست من الامور التوینیة نعم
شموخ مقامهما من الامور التوینیة المحققة قبل الجعل کما أنّ وجوب صلاة الجمعة من المجعولات الشرعیة مع أنّ المصلحة
الامنة فیها من الامور التوینیة الغیر المجعولة» مفرمایند در اینجا که نبوت انبیاء و ولایت اولیاء از امور جعل است، از
احام وضعیه است اما اینه اینها دارای مرتبت توین هستند این مقام توین و رتبهی توین قبل الجعل است، طبق
توضیح که ما در دو بحث گذشته دادیم، گفتیم تصویر قضیه به این مشود که بعد الاعتبار، بعد الجعل این مقامات توین، این
قدرت توین، این اطلاع بر غیر حاصل مشود و همین علم دائماً ازدیاد پیدا مکند اما طبق این عبارت، اگر مقرر درست
نوشته باشد امام مخواهند بفرمایند که امام معصوم(ص) دارای مقام توین قبل جعل الامامة هستند و بعد از او این امامت

برایشان جعل مشود. این ی مطلب است.

در ادامه باز همان ادلهای که مآورند که قبلا هم ذکر کردیم مفرمایند دلیل بر مدّعای ما آیات متعددی است «یا داود إنا
جعلناک خلیفة »و من الواضح أنّه لیس المراد منه الجعل التوین این جعلناک خلیفةً إنّ جاعل، ایشان تصریح کرده که مراد
جعل توین نیست و کذل نبوة هارون فإنّها من المجعولات الشرعیة لسؤال موس و طلبه ذل، مفرماید وقت موس عرض
کرد رب اشرح ل صدری و یسرل أمری و احلل عقدة من لسان یفقهوا لسان وجعل ل وزیراً من اهل هارون أخ اشدد به

ازری، بعد از مطالبهی حضرت موس خدا نبوت را به هارون داد، قبل از آن که خبری نبود و چیزی نبود!

نقد حضرت استاد به بیان تنقیح الاصول 

این مقرر اینطور نوشته و این تشریح را هم از امام نقل مکنند که در نماز بعد از اینه ی مصلحت در ذات عمل هست شارع
مآید وجوب را جعل مکند. به نظرم مرسد که مقصود امام را این مقرر رحمة اله علیه درست نقل نرده، ببینید در اینه در
امام معصوم(ص) حتّ از این تشریح این مطلب ما فهمیده مشود، امام معصوم(ص) ی اقتضای و ی فعلیت در وجود
شریفش هست که در احدی از مردم دیر نیست، در این تردیدی وجود ندارد، این اقتضا منشأ مشود برای جعل امامت، اما
همهی برکات امامت یعن از قدرت توینیة، تصرف در توین اطلاع بر غیر، همهی اینها بعد جعل الامامة مآید، نه اینه بوئیم

قبل جعل الامامة هم بوده و بعد خدا آمده امامت را برای اینها قرار داده، این ی نته.

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/1678
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/65
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


روایات موید نظر مرحوم امام 

این بحث امامت را من تقاضایم این است که آقایان ی دور  کتاب الحجة اصول کاف را ببینید واقعاً روایات عجیب است که
البته برخ از درک و فر ما هم بیرون است و نمتوانیم درست درک کنیم اما دیدن این روایات بسیار مهم است، ما داشتیم
بعض از افرادی که مراتب از فضل داشتند اما روی کم اطلاع نسبت به حقیقت امامت اینها متزلزل شدند و ی راه دیری را

ط کردند.

در کتاب الحجة کاف باب دارد باب أنّ الارض لا تخلو من حجة، در جلد 1 صفحه 78 (چاپ اسلام) در حدیث اول حسین بن
اب العلاءگوید به امام صادق عرض کردم تون الأرض لیس فیها إمام، م شود زمین باشد که امام در او نباشد؟ فرمود نه، قال
لا، قلت یونان إمامان مشود دو تا امام در زمین باشد؟ قال لا، إلا و أحدهما صامت، مر اینه ییش صامت است، حالا این
صامت را چه باید بوئیم؟ یعن بوئیم در زمان امام حسن(ص)، امام حسین(ص) امام بوده اما صامت ؟ بعد از شهادت امام

حسن(ص) این ناطق شد! این ی احتمال.

صامت ٌ را بوئیم به همان معنای اقتضا است یعن کس که ممن است اقتضای امامت در او هست نه اینه فعلیت دارد اما به
او گفتند که سوت کن، ولو اینه دیروز هم عرض کردیم این مسئله از جهت فقه ولو جای من ندیدم کس متعرض شود، اما
به نظر من ثابت است که اگر کس در زمان امام حسن(ص) ی مسئلهی شرع از امام حسین سؤال مکرد و حضرت جواب
مداد این حجیت دارد اما این حجیت باز ملازمهی با امامت ندارد، کما اینه در مورد حضرت زهرا سلام اله علیها مگوئیم

حضرت زهرا قولها حجةٌ، اما حضرت زهرا امام نبود، این ی روایت.

روایت دیر اینه در باب فرض طاعة الائمة صفحه 185 حدیث دوم؛ اب الصباح مگوید أشهد أن سمعت ابا عبداله یقول
أشهد أن علیاً امام فرض اله طاعته و أنّ الحسن امام فرض اله طاعته، یعن خود امام صادق(ص) مگوید امیرالمؤمنین امام
من بوده، امام حسن امام من بوده، اشهدُ نه اینه امیرالمؤمنین امام برای دیران بود، نه! حتّ امام بر امام صادق بوده و أن
الحسین امام فرض اله طاعته و أنّ عل بن الحسین امام فرض اله طاعته و أن محمد بن عل امام فرض اله طاعته، یعن با
شود. آن وقت یاستفاده م ر مفروض الطاعهی دوم نداریم، از این روایت به خوبامام مفروض الطاعة ما دی وجود ی
است، جعل امر جعل گویند امامت یعلیه که م ه تعالوئیم مثل امام رضوان الن است بتهای را اینجا عرض کنیم ممن
روشن است یعن این در مورد وجوب طاعت خیل ،به معنای غیر واقع ام وضعیه است نه جعلاعتباری از اح است یعن
بوئیم ک امام حسین وجوب طاعت پیدا مکند؟ وقت که امامت برایش جعل شود، اما قبل از اینه امامت برایش جعل شود
ممن است بوئیم اقتضای امامت را دارد، مراتب توین را دارد یعن معصوم از خطاست، معصوم از گناه است اینها را هم
دارد، اما ک وجوب اطاعت پیدا مکند؟ ک وجوب طاعت دارد؟ وقت که امامت برای او جعل شود، در نتیجه آن وقت امامت
به این معنا دیر نمتوانیم بوئیم از آن روزی که ۇلدَ وجوب طاعت داشتند، از روزی که ۇلدَ اینها وجوب اطاعت نداشتند بله
از زمان که امامت برایشان جعل شد وجوب اطاعت پیدا کردند و هذا لا یناف که مقامات و مراتب معنوی در حدّ بالا در این

ذوات مقدسه باشد.

پس ما نمتوانیم به این معنا اگر ما گفتیم امام از روزی که ۇلدَ لم یولد اماماً یعن لم یولد اماماً به عنوان مفترض الطاعة، اما به
عنوان اینه این ی نوری در باطنش وجود دارد، به عنوان اینه ی حقیقت نوران دارد که دیران ندارند، به عنوان اینه در
عرش خدا این انوار بودند یا حالا در عالم ذر اینها ی ویژگ خاص داشتند اینها نه تنها از روزی که ۇلدَ بودند بله قبل از
ولادت بودند، یعن ما ممن است ی تعابیری در روایات داشته باشیم، فر مکنم این تعابیر باشد که اینها امام بودند قبل
الخلق و مع الخلق و بعد الخلق، اما کدام امام؟ نه امام مفترض الطاعة، امام به عنوان حقیقت امامت، حقیقت امامت هم یعن
نوری که در وجود اینها هست و از آن نور اینها خلق شدند، اما چه زمان مفترض الطاعة شدند، حالا فرض کنید اگر امام
روز ی وجوب اطاعت دارد؟ در زمان امام حسن تا ی کرده آیا بر کس کس امری به ی ی حسین(ص) در دو سال



ساعت قبل از شهادت امام حسین(ص) اگر امری کند وجوب اطاعت دارد؟ نه. این روایت به خوب مدعای ما را درست
مکند.

در روایت دیری باب دارد به نام باب النادر ف فضل الامام (ص) و صفاته، صفحه 204؛ دو تا روایت هست ییش عبد العزیز
بن مسلم از امام هشتم(ص) است و روایت دوم ازاسحق بن غالب از امام صادق علیه اسلام مفرماید فالإمام هو المنتخب
المرتض و الهادی المنتج و القائم المرتج اصطفاه اله بذل واصطنعه عل عینه ف الذر حین ذرأه، و ف البریة حین برأه، تا
مرسد به اینجا: مسنداً إلیه أمر والده، یعن این شئون پدر بعداً به او اسناد داده مشود صامتاً عن المنطق ف حیاته، در حیات
پدرباید سوت کند فإذ انقضت مدّۀ والده إل أن انتهت به مقادیر اله إل مشیته و جاءت الإرادة من اله فیه إل محبته و بلغ
منته مدّۀ والده فمض و صار امراله إلیه من بعده قلّده دینه، ، مفرماید وقت عمر والدش تمام شود ارادهی خدا به امام بعد
تعلّق پیدا کند قلّده دینه و جعله الحجة، عل عباده و قیمه ف بلاده و أیده بروحه و آتاه علمه، مفرماید اینها بعد إنتهاء المدة است
اینه ما دیروز مگفتیم بعد الاعتبار این افاضات امامت مشود اینجا تصریح دارد مفرماید بعد از اینه مدّت پدر تمام شد
مه فعباده، قی فرماید قلّده دینه، و جعله الحجة عله مکند! بله عمر پدر تمام شد ایشان فعلیت پیدا مگوید بعد از ایننم
بلاده، أیده بروحه، حالا أیده بروحه، آتاه علمه، حالا علم خودش را به او مدهد و أنبأه فضل بیانه و استودعه سره حالا سرش را

به ودیعه در اختیار او قرار مدهد و تا آخر، این هم به نظر من مؤید خوب بر مدعای ماست.

ثمرات اختلاف نظر در احام وضعیه 

حالا باید از خودشان استمداد کنیم که ان شاء اله ی مقداری معرفت امامت را واسطه شوند که خدای تبارک و تعال به ما
بدهد، این دعای که باید همیشه بخوانیم که حالا من خلاصهاش مکنم اللهم عرفن نفس عرفن رسول عرفن حجت فقط

بحث مصداق نیست، هم معرفت حقیقت و هم معرفت مصداق است. از بحث احام وضعیه آنچه باق مانده دو مطلب است؛

ی ثمرات این بحث است که هنوز نشد ما ثمرات این بحث را ذکر کنیم ولو در اثناء بحث ملاحظه فرمودید بعض از ثمرات را
خود ما ذکر کردیم مثل آن بحث که در مورد احرام آمدیم بیان کردیم. در مسئله احرام که چه ثمرهی خوب شد که ما محرمیت
که ی از احام وضعیه است، آیا محرم متواند نیت کند انجام محرمات را و این نیت با خود احرام قابل جمع هست یا قابل

جمع نیست، گفتیم ی از مباناش همین بحث در احام وضعیه است.

چند ثمرهی دیر در اثناء بحثمان گفتیم در این تقریرات مرحوم آقای حجت که قبلا هم عرض کردم به نام المحجة جلد دوم
صفحه 379، ایشان چهار تا ثمره برای این نزاع ذکر کردند، حالا ثمرهی اولش را عرض کنیم که ف الجمله هم مرحوم آخوند در
کفایه به آن اشاره کردند این است که ما اگر گفتیم ملیت ی حم وضع مجعول بالاستقلال است، وقت ش در ملیت
مکنیم متوانیم استصحاب کنیم ملیت را، بوئیم بین زید و این مال قبلا ملیت بود و الآن هم استصحاب مکنیم بقاء ملیت
را، چون مستصحب ما ی حم شرع بالاستقلال است، اما اگر گفتیم ملیت ی امر انتزاع است، امر انتزاع اگر ما یقین
داریم منشأ انتزاعش وجود دارد این منتزع هم وجود دارد، اگر یقین داریم منشأ انتزاع از بین رفته این منتزع هم از بین مرود
اما اگر ش کنیم که منشأ انتزاع وجود دارد یا نه؟ اینجا دیر مجال برای انتزاع نیست و مجال برای استصحاب خود منتزع

نیست.

ما متوانیم خود منشأ انتزاع را استصحاب کنیم بوئیم از عقد ملیت را انتزاع کردیم، آن عقد فسخ شده یا فسخ نشده،
استصحاب کنیم بقاء العقد را بعد که استصحاب بقاء العقد کردیم بیائیم ملیت را از آن انتزاع کنیم، این اولین ثمرهای است که

در اینجا بیان کردند.



ثمرهی دوم در بحث دوران بین اقل و اکثر است.
ثمرهی سوم در این بحث است که بوئیم طهارت آن حالت حاصلهی از غسلتان و مسحتان است آیا این طهارت را مشود
استصحاب کرد یا خیر؟ این را به آنجا مراجعه کنید، این ی بحث که بحث ثمرات است. بحث دوم که باز این دو تا بحث را به
عهدهی خودآقایان مگذاریم هر دو را در این تعطیلات مراجعه بفرمایید که ما ان شاء اله بعد از تعطیلات مخواهیم از تنبیهات

بحث را شروع کنیم.

نظر مرحوم نائین درباره صحت و فساد وطهارت و نجاست

مرحوم نائین بعد از اینه بحث از احام وضعیه را مفصل تمام کردند مفرمایند بعض از موارد و عناوین هست که اختلاف
است آیا از احام وضعیه است یا نه؟ سه مورد را مثال زدند: مورد اول صحت و فساد است، که آیا صحت و فساد از احام
وضعیه است یا خیر؟ اینجا ایشان برای صحت و فساد دو معنا مکنند مفرمایند روی ی از این دو تا معنا صحت و فساد
ی امر واقع است و روی ی معنا ی امر مجعول است آن وقت روی آن معنای دوم که امر مجعول است آیا صحت و فساد
مجعول بالاستقلال است یا مجعول تبع؟مفرمایند سه قول وجود دارد؛ ی این است که مطلقا مجعول بالاستقلال است، شارع
مگوید من جعلت الفساد برای این نماز، ی قول این است که بین معاملات و عبادات باید تفصیل داد و قول سوم این است که

در خود عبادات باید بین احام واقع و احام ظاهریه تفصیل داد.

مرحوم نائین تمام این تفصیلها را رد مکنند و نتیجه مگیرند صحت و فساد از مجعولات است، از احام وضعیه ای است
که مجعول بالاستقلال است.

مورد دوم که محل اختلاف است طهارت و نجاست است که ما سال گذشته هم ی بحث در مورد طهارت و نجاست داشتیم،
شیخ ادعا مکند طهارت و نجاست از احام واقعیه نیست، از احام وضعیه نیست، بله طهارت و نجاست در ذات اشیاء
است، نجاست همان قذارت است، پلیدی است که در ذات اشیاء وجود دارد و شارع کشف عنهما، اینجا هم مرحوم نائین با

شیخ مخالفت مکند، اثبات مکند که طهارت و نجاست از احام وضعیه است این هم مورد دوم.

مورد سوم در عزیمت و رخصت است، آقایان که بحث قاعدهی لاحرج یا قواعد دیری که این نزاع در آن مطرح مشود را
خواندند، اختلاف است که آیا این قاعدهی لا حرج به عنوان رخصت است؟ یعن وضوی حرج، شارع مگوید حالا لزوم ندارد
باطل است، اگر کس اگر گرفت صحیح است، یا نه! این به عنوان العزیمة است که به عنوان العزیمه یعن اما اگر گرفت
وضوی حرج انجام داد روزهی حرج انجام داد روزهاش باطل است، نزاع است که آیا مفاد قاعدهی لاحرج، عنوان عزیمت را
دارد یا عنوان رخصت را دارد، بحث این است که آیا رخصت و عزیمت من الاحام الوضعیة یا نه، رخصت و عزیمت
برمگردد به احام تلیفیه، چون بنا بر عزیمت به این معناست که روزهی حرج حرام، وضوی حرج حرام، بر مگردد به

.مشروعٌ و مباح روزهی حرج روی معنای رخصت یعن حرمت ول

پس در این سه مورد که آیا اینها عنوان حم وضع را دارند یا نه؟ اختلاف است، اگر واقعاً بتوانید در همین دههی محرم که در
بحث احام وضعیه که در این مدت بحث کردیم ی رسالهای بنویسید، شما از این بحث متوانید ی رسالهی سطح چهار
خیل خوب و پرمطلب بنویسید، ممن است ما بعض از کلمات را متعرض نشده باشیم ولو اینه به نظر خودم بیش از 90
درصد کلمات را بیان کردیم، اما باز مراجعهای به اصول دیران کنید ببینید مطلب تازه ای، خودتان ببینید حم وضع تازه
متوانید پیدا کنید یا نه؟ ما خودمان چند تا حم وضع جدید در این بحث گفتیم، ییش محرم بودن بود، چند تا دیر بیان
کردیم خودتان ببینید در فقه حم وضع جدیدی متوانید پیدا کنید که بیاورید در میدان بحث، ان شاء اله بشود ی رسالهای

تهیه شود که ان شاء اله بعد از تعطیلات روز 15 محرم که سهشنبه مشود درس را شروع مکنیم.



وصل اله عل محمد و آله الطاهرین


