
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » أمارات » قطع »

در تاریخ ۱۱ آذر ۱۳۸۵

أمارات _قطع
جلسه 28 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين 

وجود تعارض در بين دو طائفه از ادله نقليه

در جلسات قبل مفاد روايات را کاملا بررس کرديم و به اين نتيجه منته شديم که تمام آيات شريفه و روايات ذکر شده هيچ
ارتباط به اين بحث ما ندارد؛ بحث ما در اين بود که اگر کس نيت معصيت کند، اما فعل که واقعاً عنوان معصيت دارد را

انجام ندهد و به خيال اين که آن فعل معصيت است آن را انجام داده است، آيا عقاب دارد يا نه؟ اما مفاد روايات همه در مورد
معصيت واقع بود و نه معصيت اعتقادي و تخيل. بنابراين، اين روايات ارتباط به ما نحن فيه ندارد و هيچ روايت نداريم كه
دلالت كند متجرى من حيث هو متجر عقاب دارد. اما اگر از اين معنا تنزل كنيم و بپذيريم كه بين دو طائفه ادله نقليه تعارض

وجود دارد، كه در اين تنزل هم باز ارتباط به بحث ما ندارد؛ يعن م‌پذيريم كه دو طائفه روايت در مورد قصد معصيت واقعيه
داريم، يك طائفه‌اش م‌گويد عقاب نيست و طائفه دير بيان مکند عقاب وجود دارد؛ اگر تعارض بين اين دو طائفه را بپذيريم

نوبت به اين م‌رسد كه وجه جمع بين اينها چيست؟

کلام مرحوم شيخ انصاري

مرحوم شيخ در رسائل ، دو راه براى جمع بين اين دو طائفه بيان فرمودهاند:
راه اول اين است كه روايات دال بر نف عقاب بر قصد معصيت را بر موردي که شخص قصد معصيت مکند اما بعد از اين
قصدش منصرف مشود، حمل کنيم؛ اگر كس قصد معصيت كرد و بعد منصرف از معصيت شد، عقاب براي او نيست؛ اما

روايات كه دلالت بر عقاب دارد، در مورد جاي است که شخص قصد معصيت مکند و از اين قصد نيز منصرف نمشود.
راه دوم اين است كه گفته شود روايات دال بر نف عقاب، مربوط به جائ است كه كس قصد معصيت م‌كند ول مرتب
مقدّمات انجام آن معصيت و حرام نمشود؛ فقط قصد معصيت مکند؛ ول روايات طائفه دوم كه دلالت بر عقاب دارد، در

مورد کس است كه قصد معصيت م‌كند و برخ از مقدّمات عمل را نيز انجام مدهد، اما مانع سبب م‌شود كه نتواند
ذىالمقدّمه را انجام دهد.

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/74
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/64
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


اشال کلام مرحوم شيخ

اشال كه بر اين دو راه وجود دارد، اين است كه هم جمع اول و هم جمع دوم، يك جمع تبرع است؛ يعن جمع است كه
شاهد و قرينه‌اى بر آن نداريم. اگر بدون هيچ وجه و دليل يك جمع انجام دهيم، جمع بلا وجه است و تبرع نام دارد. در اينجا
نيز روايات طائفه اول كه م‌گويد بر قصد، عقاب مترتب نم‌شود، اطلاق دارد؛ يعن فرق نمکند كه از قصدش بر گردد يا بر
نردد. طائفه دوم هم كه م‌گويد بر قصد، عقاب است نيز اطلاق دارد؛ چه از قصد بر گردد و چه بر نردد؛ باز هر كدام نسبت
به انجام مقدّمات نيز اطلاق دارند. بنابراين، اين جمع يك جمع تبرع است و مرحوم شيخ شاهدى بر اين جمع اقامه نفرموده‌اند.

ذکر ي شاهد: البته، در ميان روايات، روايت وجود دارد كه چه بسا بتوانيم آن را شاهد جمع قرار دهيم؛ اما اين روايت هم
ضعيف السند است و آن روايت منسوب به پيامبر اكرم(ص) است كه فرمودند: «إذا التقا المسلمان بسيفهما اگر دو مسلمان با
شمشير با يدير بر خورد كنند القاتل و المقتول كلاهما ف النار هردو استحقاق عقاب دارند. سائل سؤال كرد يا رسول اله ،

هذا هو القاتل معلوم است که قاتل بايد عقاب شود فما بال المقتول؟ مقتول چرا در قيامت عقاب م‌شود؟ پيامبر در جواب
فرمود: لأنّه أراد قتل صاحبه ، چون مقتول نيز قتل رفيق خويش را اراده کرده است. اما آيا اين روايت را با قطع نظر از ضعف
سندىاش، م‌توانيم شاهد براى جمع قرار دهيم و بوئيم: اين كه م‌گويد «لأنّه أراد قتل صاحبه» مربوط به موردي است که دو
خصوصيت وجود دارد. مقتول زمان كه به قتل نرسيده بود، هم از قصد قتل رفيقش پشيمان نشده بوده و هم اشتغال به مقدّمات

پيدا كرده است. اين روايت را شاهد جمع اول قرار داده و گفته شود اين روايت صريح در اين است كه اگر كس از قصد
معصيت بر نردد، عقاب م‌شود؛ و با اين روايت، جمع اول درست شود. همچنين با قيد دوم بوئيم چون مفاد و مورد اين

روايت اين است كه مقتول، مقدّمات حرام را ـ كه قتل رفيقش است ـ انجام داده است، پس قرينه شود براى وجه جمع دوم. آيا
چنين است؟

ذکر چند نته

اينجا چند نته را بايد عرض كنيم.

اولين نته اين است كه اگر بخواهيم اين روايت را شاهد قرار دهيم، نتيجه‌اش يك جمع است و نه دو جمع؛ نتيجه‌اش يك بيان
است و نه دو بيان؛ و آن بيان است كه متضمن هردو قيد باشد. به اين بيان که بايد بوئيم طائفه اول كه دلالت بر نف عقاب
دارد، مربوط به جاي است كه از قصد خود پشيمان شده و مقدّمات عمل را نيز انجام نداده است؛ دو قيد بايد وجود داشته

باشد؛ و طائفه دوم كه دلالت بر عقاب دارد، در جاي است كه قصد معصيت كرده، از اين قصدش هم بر نشته و پشيمان نشده
و همچنين برخ از مقدّمات عمل را نيز انجام داده است؛ يعن ما اگر اين روايت را بخواهيم شاهد بيريم، بعد از اين كه شاهد

واقع م‌شود نتيجه اينطور م‌شود، نه اين كه دو جمع بيان كنيم و در اينجا دو بيان باشد.

اما اشال اصل اين است كه اين روايت در صورت شاهد ماست كه بر همين عبارت «لأنّه أراد...» جمود كنيم و بوئيم از
پيامبر سؤال كردند كه چرا مقتول که کشته شده است، در آتش قرار مگيرد؟ ايشان نيز اين جواب را فرمودند؛ و در اين عبارت،

اراده را نيز به معناي مجرد القصد بيريم. در اين صورت است که روايت متواند شاهد براي جمع باشد؛ البته جمع که ما
بيان کرديم و دو قيد در هر طائفهاي باشد. لين، اراده در اينجا به معناى مجرد قصد نيست. بله اراده در اينجا به قرينه خود
روايت كه م‌گويد «إذا التقا المسلمان بسيفهما» يعن هر کدام شمشير خود را از قلاف بيرون آورده و مخواهد با ديري

مقابله کند؛ اين اراده يعن هر كدام فعل را هم انجام داده‌اند؛ مقتول نيز رفت رفيق خودش را بشد اما نتوانست. اراده در اينجا
به معناى مجرد قصد قلب نيست تا بخواهد شاهد براى جمع باشد. بنابراين، اين روايت هم نم‌تواند شاهد براي جمع بين اين دو

طائفه باشد؛ و در نتيجه، جمع كه مرحوم شيخ بيان كردهاند يك جمع تبرع است و شاهدى براى آن نداريم.



بيان مرحوم محقق نائين و پاسخ آن

اما نتهاي را که در اينجا لازم است تذکر دهيم، اين است که مرحوم نائين نيز بعد از آن كه م‌فرمايد شاهدى براى جمع نداريم،
مگويد اين دو طائفه تعارض م‌كنند و هر دو از اعتبار ساقط مشوند؛ تعارضا تساقطا. آيا اين بيان، بيان درست است؟ جواب

اين است كه بيان ايشان صحيح نيست؛ تعارض و تساقط در جائ است که دو خبر واحد ظن با هم مقابله کنند و در اين
صورت است که تساقط معنا دارد و اين دو را کأنلمين مگيريم؛ اما اگريك طرف معارضه قرآن باشد، و خبرى با قرآن

معارضه كرد، نم‌گويند که تعارضا تساقطا؛ بله در اينجا خبر را کنار م‌گذارند و قرآن را اخذ مکنند، چه آن که قرآن مجيد
قطعالصدور است؛ و همينطور است در صورت که يك طرف معارضه خبر متواتر باشد؛ فضلا از اين كه درمانحن فيه ادعاى

تواتر هردو طرف شده است، ـ(عرض كرديم مرحوم آشتيان در بحرالفوائد ادعاى تواتر هر دو طائفه را كرده است)ـ اينجا چطور
م‌توانيم مسأله تساقط را مطرح كنيم؟ بنابر اين، اين فرمايش مرحوم نائين فرمايش تام نبوده و اينجا از موارد تساقط نيست؛ و

اگر ديديم بالاخره تعارض وجود دارد، طائفه‌اى را كه به قرآن بيشتر نزديك و مفادش متحد با آيات شريفه است، آن را بايد اخذ
كنيم و طائفه دير را کنار گذاريم.

راه سوم براي جمع بين دو طائفه از اخبار

راه جمع سوم هم ذكر شده و آن اين كه بوئيم در روايات كه دلالت بر نف عقاب دارد، مقصود از نف عقاب، نف فعليت است
گويد آدم‌كه م وئيم رواياتكه دلالت بر عقاب دارد را حمل بر استحقاق كنيم و ب شود؛ و روايات‌و شخص بالفعل عقاب نم

كه قصد معصيت كرده است، عقاب دارد ـ مثل «نية الافر شر من عمله» ـ معنايش اين است كه استحقاق عقاب دارد.

در اين صورت، دير تعارض از بين م‌رود. اگر دلالت هر دو طائفه در مقام فعليت باشد، يك طائفه بويد بالفعل عقاب مشود
و دير بويد نبايد عقاب شود، تعارض بوجود مآيد؛ و يا اگر هر دو طائفه فقط در مقام استحقاق باشد، باز تعارض است؛ اما
اگر گفتيم طائفه‌اى كه م‌گويد عقاب ندارد، مقصودش اين است که عقاب، فعليت پيدا نم‌كند؛ و طائفهاي که مگويد عقاب

دارد، مقصود استحقاق عقاب است، در اين صورت تعارض واقع نمشود.

اشال راه سوم

اشال اين جمع آن است که در ميان طائفه دوم كه بر استحقاق عقاب حمل مشود، روايات وجود دارد كه ظهور در فعليت
دارد؛ مانند اين روايت که مگويد: «الراض بفعل قوم شريك معهم» يا « العامل بالظلم و المعين له و الراض شركاء» در

اينجا عقاب عامل به ظلم ظهور در فعليت دارد؛ عقاب معين او نيز فعليت دارد؛ پس، عقاب کس هم كه راض به ظلم است نيز
بايد ظهور در فعليت داشته باشد. بنابراين، اگر تمام روايات طائفه دوم ظهور در استحقاق داشت، اين جمع، جمع درست بود،

لن مطلب خلاف اين است.

نته دوم: نتهاي را هم براى آقايان كه بيشتر به کتابهاي مفصل مراجعه م‌كنند، عرض كنيم، و آن نته اين است که ما
مجموعاً در مقام، دو طائفه داريم؛ برخ از بزرگان گفتهاند که با روايت نبوى: «إذا التقا المسلمان بسيفهما فالقاتل و المقتول

كلاهما ف النار» طائفه‌ى دوم را تخصيص م‌زنيم و در نتيجه نسبت بين طائفه اول و دوم كه قبلا عموم من وجه بود، به عام و
خاص مطلق انقلاب پيدا مكند. طائفه اول م‌گفت اگر كس نيت حرام بند، مطلقا عقاب نم‌شود، اعم از اين كه از قصدش

برگردد يا نه؛ و اعم از اين كه مقدماتش را انجام بدهد يا نه.



طائفه دوم نيز م‌گفت اگر كس قصد حرام بند، مطلقا عقاب م‌شود.چه از قصدش برگردد و چه برنردد، چه مشغول
مقدّمات بشود و چه نشود. بين اين دو طائفه عام و خاص من وجه است؛ لذا، نوبت به تعارض م‌رسد؛ يا اصلا بوئيم تباين
است ـ طائفه اول دلالت بر نف العقاب دارد، اما طائفه دوم دلالت بر عقاب دارد ـ و در نتيجه، بين آنها تعارض مشود به نحو

تعارض تباين. اما اگر بوئيم که در اين روايت نبوى، «لأنّه أراد قتل صاحبه» صريح در اين است كه شخص قصد خودش را
ابراز كرده و مقدمه را انجام داده است، و با اين روايت، طائفه دوم را تقييد بزنيم، يعن طائفه دوم (عقاب) به موردي مربوط

مشود که شخص قصد خودش را ابراز كند و مقدمه را انجام دهد. اگر اين تقييد را زديم، نسبت بين طائفه دوم و طائفه اول، از
رود. اين بيان، بيان خوب‌ر تعارض از بين مكند. در اين صورت، دي‌به نسبت عام و خاص مطلق انقلاب پيدا م نسبت تباين

است منتها مبتن است بر يك نظريه اصول بنام انقلاب نسبت در بحث تعادل و تراجيح كه قريب به اتفاق اصوليين منر آن
هستند و انقلاب نسبت را نم‌پذيرند. بنابراين، اگر كس انقلاب نسبت را بپذيرد، اين بيان، بيان خوب است و الا فلا. 


