
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » أمارات » قطع »

در تاریخ ۰۵ آذر ۱۳۸۵

أمارات _قطع
جلسه 24 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين 

اشال مرحوم امام به مقدمه اول

عرض کرديم امام رضوان اله عليه نيز بر فرمايشات مرحوم نائين در مورد دليل عقل بر قبح و حرمت تجري اشال مکنند.
ايشان در صفحه 56 از جلد اول أنوارالهداية فرمودهاند: کس که قائل به قبح و حرمت تجري است، نيازي به مقدمه اول ندارد؛
مقدمه اول اين بود که در تمام مستقلات عقليه، علم عنوان تمام الموضوع را دارد، و همين مقدار که کس علم پيدا کند که اين

عمل معصيت است، اين تمام الموضوع براى حم عقل به قبح و حرمت تجري است.

ايشان مفرمايد براي حم عقل به قبح تجري و قبح معصيت اصلا نيازى به علم نداريم، تا اين که بياييم آن را تمام الموضوع
قرار دهيم؛ بله خود تجري تمام الموضوع براى حم عقل است. م‌فرمايند: هنام که به احام عقليه که موضوع ي از آن

احام، تجري است، مراجعه مکنيم، عقل حم م‌کند به اين که تجري از جهت اين که هت حرمت مولاست، حرام و قبيح
مباشد؛ خود تجري تمام الموضوع براى حم عقل است و دير نيازى نداريم که علم را به عنوان تمام الموضوع قرار دهيم؛ تا

بعد اشال شود در موردي که علم مطابقت با واقع ندارد ـ که در باب تجري اينونه است ـ بايد گفته شود که باطناً و واقعاً جهل
است و شخص خيال م‌‌کرده که علم دارد. مرحوم امام در ادامه م‌فرمايند: بله، ما م‌گوييم تجري تمام الموضوع است، اما

در صدق و تحقق عنوان تجري، علم لازم است؛ ول اين علم در موضوع حم عقل دخالت ندارد. عقل ي حم و ي موضوع
دارد؛ حم عقل قبح است و موضوعش هم تجري است؛ و اين قضيه را تشيل م‌دهد که «التجري قبيح» . بنابراين، تجري تمام
اش علم لازم است ولي اگر بخواهد در عالم خارج محقق شود، براى تحقق خارجم عقل است، اما اين تجرالموضوع براى ح

اين علم دخالت در حم عقل ندارد.

بيان دير از اين اشال:
ما متوانيم اين بيان امام را به صورت ديري مطرح کنيم که شايد اصلا ي اشال ديرى شود؛ آن بيان اين است که به

مرحوم نائين اشال مشود که ما در اول بحث تجري گفتيم هرچند که بحث تجري در ضمن مباحث قطع مطرح م‌شود، اما
قطع خصوصيت ندارد و در مواردي هم که بينه قائم مشود که هذا خمر، اگر شخص بويد که من مخواهم مخالفت کنم و
ي خواهد بود. يعنشف شود اين مايع خمر نبوده است، باز مصداق تجرکه من اين مايع را که خمر است، بنوشم؛ در صورت
در باب تجري، اصلا علم خود ي از مصاديق تجري است؛ مخالفت با بينه، مخالفت با اصول عمليه، مخالفت با امارات، همه

داخل در باب تجري هستند؛ لذا، شما اين دليل که بيان کردهايد، اخص از مدعا مشود و اگر هم اين بيان شما تام باشد و
بوييم علم تمام الموضوع در باب مستقلات عقليه است و مقدمه بعدى را هم بپذيريم، قبح تجري را فقط در جاي که علم و قطع

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/74
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/64
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


مطرح است را اثبات م‌کند، اما در موارد دير، اصلا اين دليل دلالت ندارد. پس، بر مقدمه اول ي اشال را از امام عرض
کرديم و ي اشال را هم خود ما بيان کرديم؛ البته نم‌خواهيم بوييم بين اين دو اشال ي تفاوت جوهرى وجود دارد؛ دو

اشال است اما مرتبط به يدير هستند.

آيا مرحوم امام در اساس کبراي ذکر شده مناقشه مکنند؟

اما نتهاي که در اينجا بايد تحقيق و دقت شود، اين است که مرحوم نائين ي کبراى کل را فرموده‌اند و ما بايد ببينيم که
مرحوم امام با اين اشال، م‌خواهند در اساس اين کبرا مناقشه کنند و يا آن که در خصوص اين مورد م‌خواهند مناقشه

کنند؟ مرحوم نائين بر حسب آنچه که در کتاب فوائدالاصول آمده است، م‌فرمايند در تمام احام عقليه، چه قبح ظلم، چه
قبح اقدام بر ضرر ـ عمل که انجام آن براي انسان ضرر دارد، عقلا اقدام بر آن قبيح است؛ مثلا انسان خودش را در معرض

بيمارى و يا آتش قرار دهد. ـ، چه قبح تصرف در مال غير و چه ادخال ما ليس من الدين ف الدين که همه اينها از احام عقليه
است و عقلا قبيح است؛ حال بحث در اين است که مرحوم نائين اين کبراى کل را ادعا کرده است که در تمام مستقلات

عقليه، علم نه تنها دخيل در موضوع است، بله تمام الموضوع است و بدون علم، آن حم وجود ندارد؛ مثلا در باب ظلم، اگر
علم نداشته باشيم که اين عمل را که انجام م‌دهيم، ظلم است، عقل حم نم‌کند که اين عمل ما قبيح است؛ قبح ظلم در

موردي است که ما علم داشته باشيم فلان عمل از مصاديق ظلم است.

همينطور است در باب حسن اطاعت، اطاعت در جائ عقلا حسن است که علم داشته باشيم عمل را که انجام م‌دهيم مصداق
براى اطاعت مولاست؛ و در صورت جهل، عقل به حسن اطاعت حم نمکند. آيا امام رضوانالهعليه نظرشان اين است که
در تمام اين موارد که مرحوم نائين به نحو کبراى کل م‌فرمايد علم تمام الموضوع است، اشتباه کرده است؟ يعن اين طور

مشود که عقل م‌گويد «إطاعة المولا حسن» ، چه علم به آن باشد و چه علم نباشد؛ و يا عقل م‌گويد ظلم قبيح است،
م‌خواهد علم باشد يا نباشد؛ اما در تحقق مصداق خارجاش، بدون علم اين عنوان تحقق پيدا نم‌کند؛ يعن علم محقق موضوع

است و بدون علم اين موضوع صدق نمکند و محقق نم‌شود.

کنيم، نسبت به اين جهت تصريح خاص‌که به عبارات امام دقت م امگويد؟ در پاسخ بايد گفت هنآيا مرحوم امام اين را م
ندارند و فقط به اين مطلب تصريح دارند که تجري خودش ي موضوع مستقل براى حم عقل است و در اين موضوع، علم
دخالت ندارد؛ و عرض کرديم که اين فرمايش درست و متين است؛ اما اين که ما بخواهييم بويم در تمام احام عقليه علم

عنوان محقق موضوع را دارد، مشل است. هنام که عقل به قبح معصيت حم م‌کند، منظور معصيت است که شخص به
معصيت بودن آن علم دارد؛ در اينجا علم اصلا دخيل در موضوع است و خود معصيت، با قطع نظر از علم، موضوع براى قبح

قرار نم‌‌گيرد؛ و همينظور است در مورد قبح ظلم و حرمت تشريع، که ظاهر در همه اينها اين است که علم در موضوع اينها
فرمودند، درست نيست؛ اين که ما به نحو کبراى کل را که مرحوم نائين شود که اين کبراى کل‌دخالت دارد. نتيجه اين م

بوييم در تمام مستقلات عقليه علم به نحو تمام الموضوع دخالت دارد، صحيح نيست و ي مصداق بارز و روشن از نقض
آن بحث تجري است که گفتيم: در باب تجري، اولا نيازى به علم نيست؛ و ثانياً علم در موضوع حم عقل دخالت ندارد؛ عقل
م‌گويد تجري يا هت حرمت مولا خودش موضوع مستقل براى قبح است. اما از سوي دير هم نم‌توانيم اثبات کنيم که در

تمام مستقلات عقليه، علم به عنوان محقق براى موضوع است.

اين نته دقيق است که در بسياري از موارد علم اصول مورد استفاده قرار م‌گيرد. اين اشال مرحوم امام در مورد خود
مقدمه اول. اما اشال ايشان در مورد جواب که خود مرحوم نائين از مقدمه اول مدهند که علم اذا کان غير مطابق للواقع،

جهل است؛ امام در رد اين معنا م‌فرمايند: ضرورت قاض است بر اين که قاطع متجري هت حرمت مولا را کرده است؛ آيا



در موردي که علم مطابق با واقع نيست، م‌خواهييد بوييد هت حرمت مولا نيست؟ بالاخره شخص در اينجا هت مولا کرده
است هر چند که عملش مطابق با واقع در نيامد، اما اين که بوييم عمل اين شخص مثل جهل است و هيچ اثرى بر آن مترتب
نيست، امان ندارد و نمتوان به آن ملتزم شد. در اينجا بالضرورة م‌بينيم که قاطع متجري حرمت مولا را هت کرده است

ولو اين که قطع و علمش مطابق با واقع نباشد.

اشال مرحوم امام به مقدمه دوم

اما نسبت به مقدمه دوم و جواب که نائين از مقدمه دوم فرمود، م‌فرمايند: اين که مرحوم نائين فرمود که قبح فاعل متولد از
قبح فعل منشأ عقاب است، اما قبح فاعل متولد از سوء سريره و خبث باطن، منشأ براى عقاب نيست، اصلا دخالت در ما

نحن فيه ندارد. م‌فرمايند: در مانحن فيه کس که م‌گويد تجري قبيح است و استحقاق عقاب دارد، عقلا کارى ندارد به اين که
آيا اين فعل خارج قبح دارد يا ندارد؛ براى فعل خارج هيچ تأثيري را قائل نيست؛ او م‌گويد عقلا تجري قبيح است، م‌خواهد

متولد از قبح فعل فرمودند قبح فاعل گويند: اين که مرحوم نائين‌اين فعل خارجاً داراى قبح باشد يا داراى قبح نباشد. بعد م
منشأ عقاب است و در باب تجري چون قبح فعل وجود ندارد، پس عقاب نيست؛ اين فرق ايشان از باب ضيق الخناق است، و

اصلا ما در قبح فاعل، کارى به منشأ نداريم؛ عقل م‌گويد تجري قبيح است، منشأ آن هر چيزى که م‌خواهد باشد. تجري
موضوع براى قبح است کارى نداريم که منشأ آن فعل خارج باشد يا سوء سريره.

خلاصه نظر مرحوم امام

خلاصه نظر شريف امام اين است که ايشان م‌فرمايند: ما اگر بياييم بين متجري و عاص ي تحليل بنيم، عاص معصيت را
تصور م‌کند، تصديق به فايده م‌کند، ميل و شوق پيدا م‌کند، حرکت جوارح انجام م‌دهد، مخالفت با مولا م‌کند و خمر
واقع را م‌خورد؛ متجري نيز همه اين مراحل را دارد مر آخري را؛ يعن متجري با عاص تا مرحله قبل از آخر که عبارت

ازهت حرمت مولاست، باهم مشترک هستند؛ فقط فرقشان اين است که عاص خمر واقع را خورده است ول شخص متجري
آب خورده است. لذا م‌فرمايند: به نظر ما ترديدى نيست که عقلا متجري استحقاق عقاب دارد از باب اين که هت حرمت مولا
را کرده است؛ البته م‌فرمايند: مقصود ما از عقاب، عقاب مجعول براى خمر نيست، نم‌خواهييم بوييم شخص که ليوان آب

را به نيت خمر خورده است، همان عقاب مجعول براى خمر را استحقاق دارد؛ بله مرحلهاي از عقاب را مستحق است به هر
مقداري که اقتضا داشته باشد. مثال م‌زنند به اين که اگر پدرى فرزندش را امر کند که اگر از ليوان مايع معين مثلا آب پرتقال

بخورى، صد ضربه شلاق دارد؛ اين بچه هم بعد از چند روز ليوان را به همان نيت م‌خورد اما معلوم م‌شود که مايع آن
عوض شده و آب پرتقال نبوده است، اينجا آن عقاب که براى مورد واقع گذاشته شده بود(عقاب مجعول) را استحقاق ندارد

ول با اين حال، مستحق عقاب است.

نظر مرحوم آقاي خوئ

مرحوم آقاى خوئ در مصباحالاصول نه متعرض کلمات استادشان شدهاند و نه به آن اشال کردهاند؛ اما ايشان هم م‌فرمايند:
به نظر ما، متجري عقلا از باب اين که هت حرمت مولا کرده است، عقاب دارد. بعد از بيان انظار مختلف، بايد ديد که حق با

کدام ي از اين بزرگان است و آيا واقعاً متجري استحقاق عقاب دارد يا نه؟ نتيجه و جمع بندى را فردا عرض مکنيم.


