
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » اصول عملیه » تنبیهات استصحاب (تنبيه اول تا چهارم) »

در تاریخ ۲۲ مهر ۱۳۹۲

تنبیهات استصحاب
جلسه 16 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

خلاصه بحث در احام وضعیه قسم دوم 

علیه اختیار فرمودند ی ه تعالکه امام رضوان ال ه این مبنایبحث در قسم دوم از این اقسام ثلاثه تمام شد، اما برای این
مبنای مهم هست و در خیل از موارد فقه و اصول این مبنا تأثیرگذار است، باز برای اهمیت آن ی اشارهای به بعض از
مواردی که این مبنا در او تأثیر دارد مخواهیم داشته باشیم و مخواهم این نتیجه را بیرم که خود این بحث متواند موضوع
برای ی رسالهی سطح چهار بشود و موضوعش این است که آیا اسباب تشریعیه مانند اسباب توینیه است یا خیر؟ اگر این را
کنند به ام القضایا یتعبیر م ر حالا گاهتعبیر دی در فقه و اصول دنبال کنیم موارد متعددی این مبنا کارساز است و به ی
از مبان که به عنوان ام المبان متواند باشد همین مبناست و این اقتضا مکند که آقایان تأمل کنند و دقت کنند و خودتان هم
بالأخره ی طرف از این دو قول را اختیار کنید، مثل شیخ انصاری اعل اله مقامه ، آخوند خراسان، مرحوم نائین، مرحوم
البته باز ی ،وینکالسبب الت اینها که از فحول اصولیین هستند، اینها این مبنا را دارند که السبب التشریع ،اصفهان
اختلافات بینشان بود، ول بالأخره اینها اسباب تشریعیه را بر همان وِزان اسباب توینیه قرار مدهند اما در مقابل، مثل امام و
د هم همین مبنا را دارد که سبب تشریعشود که سید یزدی در عروه استفاده مر از کلمات مرحوم سیاز فقهای دی بعض ّحت
وین جاری است در اینها جریان ندارد، حته آن قواعدی که در تات تشریعینیست و اساساً اعتباری وینبر وِزان سبب ت
عرض کردیم آن مطلب که مرحوم محقق اصفهان داشت که در امور انتزاعیه منتزع حمل بر منشأ انتزاع مشود ما متوانیم

بوئیم السقف فوق، اما در امور انتزاعیهی شرع روی این مبنای امام لزوم ندارد که ما چنین قاعدهای را جاری کنیم.

حالا ما اگر گفتیم جزئیت و شرطیت را از خود امر انتزاع مکنیم مگوئیم ی انتزاع است که در دایرهی اعتبارات مشود
تخصوصی روی این مبناست که ی وینه آن قاعدهی تت حمل بر منشأ انتزاع را نداشته باشد. برای اینولو این منتزع قابلی
قائم به منشأ انتزاع است که او سبب شده ما این انتزاع را کنیم اما در انتزاع اعتباری لزوم ندارد ی خصوصیت قائم به منشأ
انتزاع باشد و لذا خود مرحوم اصفهان اینجا گفت بهتر است تعبیر کنیم به مصحح انتزاع. چرا ما بیائیم آن مطلب را مفروض
بیریم که بخواهیم ی چنین توجیه کنیم بوئیم به جای منشأ انتزاع مصحح انتزاع را، بوئیم قواعدی که در باب توین است

لزوم ندارد در باب تشریع جریان پیدا کند.

موارد کاربردی بحث همسان یا تغایر توین و تشریع 

مورد اول:  از جمله مواردی که این بحث خیل مفید است در بحث تعلیق و تنجیز در عقود است، در انشاء آیا انشاء قابلیت
تعلیق دارد یا ندارد؟ همان جا اگر به ماسب مرحوم شیخ مراجعه کنید، در ذهنم هست مآیند انشاء را مگویند ایجاد است و

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/1678
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/65
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


در ایجاد تعلیق معنا ندارد پس در انشاء هم تعلیق محال است، این استدلال را مکنند و بعد مگویند تفی مکنیم بین انشاء و
منشأ، مگوئیم تعلیق در منشأ مانع ندارد، خود عقد و انشاء قابلیت تعلیق ندارد اما منشأ که عبارت از ملیت باشد یا عبارت

از زوجیت باشد قابلیت تعلیق دارد.

به جلد اول حاشیهی سید بر ماسب صفحه 91 مراجعه کنید، آنجا این مطلب را اشاره مکند؛ سید مفرماید «و کیف کان
فالتحقیق أنّ نفس الانشاء بما هو انشاء غیر قابل للتعلیق إذ هو نظیر الایجاد التوین فما أنّه لا یمن الایجاد التوین معلّقاً فذا
الاخبار ایضاً لا یعقل التعلیق ف ان ندارد در خود اخبار هم بل فگوید نه تنها در خود انشاء تعلیق امبعد م «الایجاد الانشائ
نفس الاخبار و إنما یجوز ف المخبر به، أما المنشأ فیمن أن یون معلقا کالمخبر به، بأن ینشأ الملیة عل تقدیرٍ و هذا هو
الفارق بین الایجاد التوین و التشریع، نمخواهم وارد این بحث شوم ، فقط آدرسهای را عرض مکنم برای اینه اگر بخواهید

این را موضوع برای رساله قرار بدهید بتوانید مراجعه کنید.

پس ی از جاهای که این بحث در آن تأثیر دارد در همین بحث تعلیق در انشاء و امان تعلیق و عدم امان است، لذا ما هم در
بحث فقه به این نتیجه رسیدیم که تعلیق در انشاء ممن است ول خلاف اجماع است، اجماع بر این قائم است که عقود و

ایقاعات باید منجز باشد ول استحالهی عقل ندارد.

آنهای که مگویند استحالهی عقل دارد گرفتار قیاس تشریع، اعتبارو جعل به توین شدند.
،کالمانع العقل گویند المانع الشرعفرمایید، از قدیم ممورد دوم که مراجعه م

مرحوم نائین کتاب دارد در صلاة در لباس مشوک، در صفحه 264 مراجعه کنید، این بحث در آنجا تأثیر دارد و مؤثر است.

مورد سوم ی دیر از مواردی که در فقه مورد بحث واقع مشود این است که آیا عدم المانع از اجزای علّت تامه است یا نه؟
آیا عدم المانع جزء شرایط است؟ که در فقه هم بعض خواستند بویند همان طوری که در توین عدم المانع من الشرایط هست
برمگردانند به شرط، در فقه هم گفتند عدم المانع را باید از جملهی شرایط قرار بدهیم، امام قدس سره در کتاب البیع جلد سوم

صفحه 118 این مسئله را مطرح مکنند و با همین مبنای که دارند مورد مناقشه قرار مدهند.

مورد چهارم گاه اوقات دیدید در فقه فقها مگویند اینجا شد اجتماع مثلین، اجتماع مثلین محال است، اینجا شد اجتماع
ضدین و اجتماع ضدین محال است، این محذورات عقلیهای که گاه در کلمات فقها مآید باز به این جهت است که تشریع را
به توین قیاس کردند، حالا اگر ما گفتیم در توین اجتماع ضدّین محال است، چه دلیل داریم که در تشریع محال است؟ همین
جا عرض کنم اساساً آن علّت اصل که مثل مرحوم شیخ انصاری و آخوند قائل شدند که ما همان قواعد توین را در تشریع
جاری کنیم ییش همین بحث است که مگویند وقت اجتماع ضدین محال است همه جا محال است، هم در توین و هم در
تشریع، جواب این است که چه اشال دارد ی فعل هم واجب باشد و هم حرام باشد! منته از دو حیث، اما ی فعل واحد
است، هم واجب باشد و هم حرام باشد و لذا در بحث اجتماع امر و نه، همین بحث مطرح مشود  و آنهای که مخواهند
اجتماع شوند باید این مبنا را داشته باشند و بویند التشریع لیس کالتوین، بویند ما اگر اجتماع ضدین مگوئیم در عالم

توین محال است، مانع ندارد در عالم تشریع باشد! روی همین قضیه وارد شدند.

کنند، امام قدس سره یمطرح م محذورات عقل هست ی بحث در کتاب البیع امام جلد 4 صفحه 273؛ در خیارات ی
جواب اجمال مدهند و ی جواب تفصیل، در جاب اجمال مفرمایند «والجواب عنها اجمالا» یعن جواب از این محذورات
«أنّ توهم تل المحذورات العقلیة ناشء من قیاس التشریع و الامور الاعتباریة بالتوین» این ناش از این است که آمدند تشریع
را به توین قیاس کردند و قیاس الاحام بالاعراض المقولیة احام را به آن مقولات عرضیه تشبیه کردند و الأسباب الشرعیة



بالاسباب التوینیة مع أنّه قیاسباطل، مفرمایند إذ لیس للاحام وجود خارج عارض عل الموضوعات عروض الاعراض
علیها بل ه امور اعتباریة ناشیئةٌ عن مصالح و مفاسد، فیمن و یصح اعتبار حمین وضعیین، باعتبار مصلحتین و اختلاف
جهتین فلا ضدّیة و لا تماثل بینها نحو ما بین الاعراض الخارجیة، که باز اشاره مکنند که این اجتماع مثلین اجتماع ضدین یا

همان بحث قبل که المانع الشرع کالمانع العقل اینها مربوط به امور توینیه است،

مورد پنجم از جاهای که این بحث در آن مؤثر است در این بحث است که اگر کس خودش مستطیع است و آمدند او را اجیر
کردند برای  اینه به حج برود، بحث مکنند که این اجارهاش درست است یا نه؟ نیابتش درست است یا نه؟

گفتهاند ی از شرایط که در باب اجاره است این است که متعلّق اجاره مقدور اجیر باشد و اینجا چون خود اجیر مستطیع
است و حج بر او واجب است پس این عمل مورد اجاره دیر برای او مقدور نیست، مآیند این قاعده را هم مآورند، العجز
الشرع کالعجز العقل، گویا این اصلا عقلا قادر نیست پس اجارهاش باطل است، مرحوم حاج شیخ محمد تق آمل رضوان
اله تعال علیه ی شرح بر عروه دارد به نام مصباح الهدی در جلد دوازدهم صفحه 115 این فرع را که مطرح مکند این نظر،
نظر مشهور است که مگویند این آدم اجیر، این متعلق اجاره مقدورش نیست، العجز الشرع کالعجز العقل لذا این اجاره
شود و استحقاق اجرت المسمباطل است، اگر گفتیم اجاره باطل است رفت حج را هم انجام داد از نظر منوب عنه واقع نم
را ندارد چون اجاره باطل است، ایشان مفرمایند لا یخف ما فیه، لبطلان مقایسة الایجاب التوین المتعلّق بأحد الضدین
بالإیجاب التشریع، معلوم مشود که ایشان هم همین مبنای امام را دارد، مرحوم شیخ محمد تق آمل جامع منقول و معقول
بوده، ی حاشیهی خیل خوب هم بر منظومهی سبزواری دارد و این شرح عروهشان هم به نام مصباح الهدی بسیار کتاب دقیق

و روان است.

وین اگر انسان قدرتش را صرف بر یالضد الآخر، در ت ویناً علالمتعلّق به یوجب سلب القدرة ت وینفإن الایجاب الت ...
ضد کرد دیر قدرت بر ضدّ دیر ندارد اما مفرماید و هذا بخلاف الایجاب التشریع فإنّ وجوب احد الضدین تشریعاً لا یوجب
فرمایند شما گرفتار این قیاس شدید و این قیاس شما را به این نتیجه رسانده، در نتیجه ایشان متحریم الضد الآخر، لذا م
خواهد بوید نه، این درست است که حج خودش را تأخیر انداخته، انجام نداده، برای خودش وجوب فوری دارد اما معصیت

کرده ول اجارهاش صحیح است. مرحوم والد ما هم در بحث حج همین نظر را دارند.

باز خواستید مراجعه کنید در مورد این بحث، به حاشیهی مرحوم اصفهان جلد 1 صفحه 287 آن هم برمگردد به همان مطلب
اول که آیا در عقود و ایقاعات تعلیق هست یا خیر؟

مورد ششم ، شما یادتان هست ما وقت در بحث برائت حدیث رفع را مفصل مورد بحث قرار دادیم رفع ما لا یعلمون، رفع عن
امت تسعة، ی بحث که واقع شد این بود که آیا  این رفع توین است یا تشریع؟ خود این آثاری در اینه آیا ما چیزی را در

تقدیر بیریم یا خیر، آثار خوب را همان جا برایش مترتب کردیم.

مورد هفتم آخرین مورد در بحث خلل در نماز به کتاب خلل امام مراجعه بفرمایید صفحه 4، الآن همین بحث که خواندیم؛
وید من زیادهی در نماز را جعلتها مبطلاوضع کند، ب تواند مستقلاام وضعیه است، آیا شارع مبطلیت را ماز اح مبطلیت ی
للصلاة، مبطلیت، زیادهی در نماز، شما نماز را آوردی، مأمور به آورده شده، ی اضافهای آوردید، خود این مبطلیت را که از
مأمور به نمشود انتزاع کرد، راه وجود ندارد که شارع بیاید مستقلا انتزاع کند، امام در آنجا مفرمایند عل أنّ للشارع جعل
المبطلیة استقلالا فإنّ التحقیق صحة الجعل إستقلالا ف الوضعیات مطلقا، چون مبنای امام این است که جعل استقلال در
وضعیات مطلقا است و منها المانعیة و الناقضیة و المبطلیة، بعد مفرماید و التوهم کون التشریع کالتوین، فلا یعقل جعل
السببیة و نحوها مستقلا ، کس نوید همان طوری که سببیت تا سبب خارج نباشد ما سبیت را نمتوانیم انتزاع کنیم اینجا هم



اثبات کردیم که این مطلب باطل فرمایند ما قبلاان ندارد، مدر آن ام چیزی نباشد قابل انتزاع نیست و جعل استقلال تا ی
است.

پس ببینید چقدر در جای جای فقه، اصول، در بحث واجب مشروط این بحث خیل مؤثر است، همانطوری که در بحث تعلیق در
انشاء این بحث هست در خود واجب مشروط هم این بحث آثار دارد لذا تقاضا دارم آقایان حتماً دنبال کنید.

اشال که در زمان ما پیدا شده این است که برای اینه بخواهیم سطح 3 یا 4 بیریم دنبال ی تحقیق مافتیم ول علمای سابق
اینطور نبود بله دنبال این بودند که ی موضوع را پیدا کنند خودشان تحقیق کنند، ی رسالهای را در آن زمینه از خود به
یادگار بذارند، مثلا آن زمان ها که این مسائل نبود و واقعاً هم حوزه الآن باید این مسئله را برای خودشان حل کنند،ما اگر
بخواهیم رساله را بنویسیم در حدّ اینه ی مدرک به ما بدهند، این آنچه که در حوزه باید باشد نیست! همین بحث را شما تحقیق
کنید، مفصل هم تحقیق کنید، ببینید عامه در این مسئله چه مگویند؟ اصلا چطور شده در فقه و اصول ما این بحث آمده، آیا از

فلسفه وارد شده، آنهای که طرفدار قول اول هستند کدامند و طرفدار قول دوم کدامند؟

چون طبق دلیل که امام آوردند که حقیقت اعتبار به ید المعتبر است، قابلیت تفصیل ندارد، همه جا همینطور است ول باز
مجال برای تحقیق هست، شما دنبال کنید.

فردا روز عرفه است، اولا التماس دعا داریم، ما نه موفقیم در حج باشیم و نه موفق هستیم در کربلا باشیم. ی وقت من این
عام الحرام» آن هم دارد ف من حجاج بیت تبنسفارش شده که انسان زیاد بخواند «أن ت که در ماه رمضان خیل دعای
هذا و ف کل عام، گفتم معنایش این نیست که هر سال حج برویم! به این معناست که خدا اسم ما را هر سال جزء حجاج قرار
بدهد، این تصریحش است، نه اینه توفقن لأداء مناس الحج ف عام هذا و ف کل عام، نه! من را هم جزء حجاج قرار بدهید،
لطف و کرم و فضل خدای تبارک و تعال این اقتضا را دارد که اگر ما واقعاً بخواهیم و از اینه الآن در آن فضا و آن مواقف
نیستیم یا در کربلا نیستیم خدا ما را هم جزء حجاج قرار بدهد و هم جزء زوار قرار بدهد و ان شاء اله امیدواریم خدا به فضل و

کرمش برای همهی ما مقدّر کند.

عل ایحال در دعای عرفه از همه التماس دعا داریم و برای خودمان و خودتان دعا کنید که خدا ابواب علم، حمت و معنویت
را، این بقیهی عمری که باق مانده مشحون از معارف قرآن، فقه، علم و اعتقادی بشود و عمر ما ان شاء اله در این مسیر
صرف شود و مهمترین دعای ما حسن العاقبة است، از خدا بخواهیم چون واقعاً خیل مهم است و اگر انسان لحظهای غفلت

کند مبتلا به سوء العاقبة م شود خدا انشاءاله عاقبت همهی ما را ختم بخیر کند.

وصل اله عل محمد و آله الطاهرین


