
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » أمارات » قطع »

در تاریخ ۲۸ آبان ۱۳۸۵

امارات
جلسه 21 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين 

خلاصه بيان مرحوم نائين

بيان کرديم مرحوم نائين فرمودند: اگر شارع بخواهد با خطاب «لا تشرب معلوم الخمرية» فعل متجرىٰ به را حرام کند، که ما
عرض کرديم در شريعت چنين خطاب را نداريم و بله از اين راه وارد م‌‌شويم که بوييم بين قبح فاعل و چنين خطاب شرعاً

ملازمه وجود دارد، اگر کس بخواهد چنين چيزى را قائل شود، مرحوم نائين فرمودند: اينجا اجتماع مثلين لازم م‌‌‌آيد؛ بدين
صورت که ما ي خطاب «الخمر حرام» داريم، و اگر بخواهيم با اين قبح فاعل کشف از خطاب «لا تشرب معلوم الخمرية»
بنيم، در موردي که شخص به خمريت علم پيدا م‌‌کند، بايد اجتماع مثلين ف نظر القاطع محقق شود. پس، خطاب «الخمر

حرام» گريبان او را م‌‌گيرد، چون عرض کرديم انسان از هر طريق که به خمريت برسد، حم حرمت فعليت پيدا م‌‌کند؛ گاه
ازطريق بينه به خمريت مايع علم پيدا مکند، و گاه خود انسان قطع پيدا م‌‌کند که در اين صورت نيز حرمت فعليت پيدا

م‌‌کند.

،«وييم علاوه بر خطاب «الخمر حرامکه قطع به خمريت مايع حاصل شود، اگر بخواهيم ب فرمايد: در فرض‌‌م مرحوم نائين
خطاب ديرى به نام «لا تشرب معلوم الخمرية» وجود دارد که اين خطاب را از راه قبح فاعل بدست م‌‌آوريم، اجتماع مثلين

لازم م‌‌آيد. در نزد قاطع دو حرمت براى او فعليت پيدا م‌‌کند و اين دو اجتماع مثلين م‌‌شوند. ايشان مگويد: به حسب الواقع
اجتماع مثلين لازم نم‌آيد، بله فقط اجتماع مثلين ف نظر القاطع لازم م‌‌آيد. در توضيح مطلبشان که ديروز هم عرض کرديم،

ايشان فرمودند: بين اين مثال و بين «أکرم العالم و أکرم الهاشم» فرق است؛ در «أکرم العالم و أکرم الهاشم» بين عالم و
هاشم نسبت عموم و خصوص من وجه است و در ماده اجتماع که ي نفر هم عالم و هم هاشم باشد، تأکد الحمين مشود

و وجوب اکرام در آن شخص تأکيد م‌‌شود.

در اينجا اجتماع مثلين نيست؛ براى اين که در ي وجوب اکرام به هاشم تعلق پيداکرده است و در ديري هم به عالم تعلق پيدا
کرده و اينها دو عنوان و دو موضوع هستند که در ماده اجتماع در عالم خارج، وجوب اکرام تأکيد م‌‌شود. اما در اينجا درست

است که بين خمر و معلوم الخمرية عموم و خصوص من وجه است، اما تأکد الحمين معنا ندارد که بوييم در ماده اجتماع به
حسب الواقع تأکد الحمين است، يا بوييم ف نظر القاطع حرمت مؤکد م‌‌شود. اينجا غير از آن مثال «أکرم العالم و أکرم

الهاشم» است.

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/74
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/64
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


به بيان مرحوم نائين الات مرحوم امام خميناش

اين بيان مورد اشال امام رضوان اله عليه در کتاب أنوارالهداية قرار گرفته و چند اشال بر مرحوم نائين وارد کرده‌‌اند که
بعض از آنها را عرض مکنيم. اشال اول اين است که بين اين مثال و مثال «أکرم العالم و أکرم الهاشم» از نظر اختلاف

موضوع فرق نيست؛ در اين مثال، خمر ي موضوع است و معلوم الخمرية هم موضوع دوم است؛ معلوميت وصف است که
بر ذات خمر عارض م‌‌شود و از نظر رتبه متأخر از آن است؛ لذا، در اينجا هم امام م‌‌فرمايند: بين خمر و معلوم الخمرية

اختلاف موضوع وجود دارد؛ چنين نيست که در اينجا بين خمر و معلوم الخمرية اختلاف موضوع نباشد؛ هنام که بين آنها
اختلاف موضوع باشد دير اجتماع مثلين لازم نم‌آيد؛ زيرا، اجتماع مثلين در جاي است که دو حم که مثل يدير هستند،

.در موضوع واحد و در مورد واحد داخل شود. بنابراين، اينجا اجتماع مثلين نيست. هذا اولا

بعد در اشال دوم فرموده‌‌اند: اگر شماى مرحوم نائين بفرماييد اين مقدار اختلاف، در رفع اجتماع مثلين کاف نيست؛ بوييم
اين مقدار اختلاف، به حدي نيست که عرفاً ـ اين را من اضافه م‌‌کنم ـ بين اين دو فرق باشد. عرف م‌‌گويد عالم ي موضوع

است و هاشم موضوع ديري است، اما در اينجا عرف، بين خمر و معلوم الخمرية تفي نمکند و بله اينها را به منزله
موضوع واحد م‌‌داند. بنابراين، با وجود اين مقدار اختلاف نيز اجتماع مثلين لازم مآيد. امام مفرمايد: اگر چنين مطلب گفته

شود، اشال که ما داريم، اين است که چرا بين نظر قاطع و واقع فرق گذاشته‌‌ايد؟ اگر اينها ي موضوع هستند، هم اجتماع
مثلين ف نظر القاطع بايد لازم بيايد و هم اجتماع مثلين ف الواقع؛ و م‌‌فرمايد: اين ي شبه تهافت و تناقض است که در کلام

مرحوم نائين وجود دارد. اين هم اشال دوم که ايشان دارند. بعض اشالات دير هم دارند که به کتاب مراجعه کنيد.

دقت در عبارات مرحوم نائين

نته ديرى که وجود دارد، اين است که در اين مورد يعن در اينجا که قبح فاعل کاشف از ي خطاب به نام «لا تشرب معلوم
الخمرية» است، ي مقدارى عبارات موجود در تقريرات مرحوم نائين واضح نيست که آيا ايشان م‌‌خواهند بفرمايند اشال
اين فرض لزوم اجتماع مثلين است کما اينه در عبارات به اين مطلب تصريح دارند يا آن که چيز ديري است؟، اما مرحوم
نائين در آخر کلامشان مسأله لغويت را مطرح کرده و م‌‌گويند: با وجود خطاب «الخمر حرام»، هنام که شخص قطع به

خمريت مايع پيدا کند و بخواهد که خطاب ديرى به نام «لا تشرب معلوم الخمرية» وجود داشته باشد، خطاب دوم، باعثيت و
محرکيت ندارد و لغو م‌‌شود. عرض ما اين است که بطور درست از کلام مرحوم نائين روشن نم‌شود که ايشان بالاخره

اشال را خصوص اجتماع مثلين م‌‌دانند؟ يا اين که ايشان مخواهند مسأله لغويت را مطرح کنند و بفرمايند: در باب «أکرم
العالم و أکرم الهالشم» لغويت لازم نم‌آيد، اما در اينجا لغويت لازم مآيد و خطاب «لا تشرب معلوم الخمرية» دير

محرکيت ندارد.

نظر استاد محترم

به نظرم رسد که اين فرمايش دوم ـ وجود لغويت ـ تام باشد؛ يعن اگر ايشان بخواهد مسأله اجتماع مثلين را مطرح ننند و بله
بويند وقت حرمت خمر به نحو فعل گريبان شخص قاطع را گرفته است، اگر شارع بويد در اينجا من ي حرمت ديرى به

عنوان معلوم الخمرية براى تو جعل م‌‌کنم، لغو خواهد بود؛ براى اين که اين حم دوم محرکيت و باعثيت ندارد؛ و عرفاً و
عقلائياً چنين حم لغو است. پس، اگر ايشان مسأله لغويت را بخواهد مطرح کند، کما اين که در آخر اين عبارات است،

مطلب درست خواهد بود. خلاصه بحث اين مشود که اگر ايشان از راه اجتماع مثلين بخواهد وارد شود، چند اشال که از



امام رضوان اله عليه در کتاب أنوارالهداية صفحه 51 ال 54 وجود دارد، براي ابطال کلام مرحوم نائين کفايت مکند؛ و
انصاف هم اين است که در اينجا اجتماع مثلين لازم نم‌آيد؛ و اگر مقصود مرحوم نائين مسأله لغويت است، به نظر ما اين

فرمايش، فرمايش تام است.

ي به عنوان بحث کلامبحث تجر

تا اينجا سه محور را در باب تجرى مورد بحث قرار داديم؛ ي اين که آيا خود خطابات ادله اوليه اطلاق لفظ که شامل متجرى
نيز بشود را دارد يا ندارد؟ عرض شد که چنين اطلاق وجود ندارد؛ دوم آن که قبح فاعل کاشف از حرمت فعل متجريبه به

ملاک عناوين واقعيه باشد که اين را نيز بيان کرديم؛ و سوم آن که گفته شود قبح فاعل مستلزم حرمت متجرىٰبه است به ملاک
تمرد بر مولا، که بحث از اين محور هم تمام شد. تمام اين سه فرض صبغۀ بحث، عنوان اصول را داشت و به عنوان ي مسأله
اصوليه مطرح بود؛ اما هم اکنون وارد بحث کلام مشويم که آيا عقل مستقلا عقاب را براى متجرى حم م‌‌کند يا نه؟ آيا عقل
ىٰبه نداريم. عرض کرديم بحث باب تجرى، هم اصولر کارى به فعل متجراستقلال به استحقاق عقاب براى متجرى دارد؟ و دي
است و هم کلام و هم فقه؛ جنبه اصول آن را مطرح کرديم، جنبۀ کلاماش را هم اکنون خواهيم گفت و جنبۀ فقه آن را نيز

که بررس روايات و اجماع است را إنشاءاله خواهيم گفت.

اختلاف نظر ميان مرحوم شيخ و مرحوم آخوند و مرحوم نائين در اين بحث

اما بحث تجري از نظر کلام که مرحوم شيخ انصارى در کتاب رسائل ظاهراً فقط از راه عنوان کلام بودن مسأله را بحث
کرده است و بحث از اين که آيا فعل متجرىٰبه حرام است يا نه؟، ندارد؛ بله ايشان اين بحث را مطرح مکنند که آيا متجرى
استحقاق عقاب دارد يا نه؟ و استحقاق عقاب امرى است که مسأله را کلام م‌‌کند. اين نته را نيز عرض کنم که بين نظريه

مرحوم شيخ و مرحوم آخوند اين فرق وجود دارد که مرحوم شيخ بحث را م‌‌آورند روى اين که آيا عقلا قبح فاعل ـ که عبارت
از همان خبث سريره و باطن است ـ موجب استحقاق عقاب است يا نه؟ اما از عبارت مر حوم آ خوند در کفايه استفاده مشود

که ايشان مسأله را روى صفت نفس نم‌آورد، و بله روى ي فعل نفسان م‌‌آورد؛ مرحوم آخوند م‌‌فرمايد: متجرى عقاب
دارد براي اين که عزم بر عصيان دارد و عزم و اراده بر عصيان، فعل نفس انسان است.

مرحوم نائين نيز مثل مرحوم شيخ مسأله قبح فاعل را مطرح کرده‌‌اند، اما همانطور که چند روز گذشته نيز عرض کردم، قبح
فاعل در نظر مرحوم شيخ انصاري با قبح فاعل در نظر مرحوم نائين فرق دارد؛ مرحوم شيخ قبح فاعل را مجرد خبث نفس و
سوء سريره مطرح م‌‌کند، اما مرحوم نائين قبح فاعل را کيفيت صدور فعل خارج از فاعل م‌‌داند؛ بدين صورت که اگر فعل

خارج از فاعل به عنوان مخالفت با مولا صادر شود، مستلزم عقاب است و شخص استحقاق عقاب دارد. لذا، بين اين سه
نظريه، يعن نظر مرحوم شيخ، نظر مرحوم آخوند و نظر مرحوم نائين چنين فرق وجود دارد که بايد به آن دقت کرد و مورد

توجه قرار داد. به عبارت دير، هر سه نفر از اين بزرگان قائلند که فعل متجرىٰبه عنوان حرمت ندارد؛ و مسأله استحقاق عقاب
را مطرح مکنند، اما سؤال اين است که موضوع استحقاق عقاب را چه چيزي قرار م‌‌دهند؟

مرحوم شيخ آن را خبث سريره قرار م‌‌دهد و بعد هم م‌‌فرمايد: دليل نداريم بر اين که مجرد خبث سريره عقاب داشته باشد؛
اگر کس خبث سريره داشت، فقط استحقاق مذمت دارد. مرحوم آخوند م‌‌فرمايند: نه، استحقاق براى متجرى عقلا وجود دارد،
اما اين استحقاق عقاب بر فعل خارج نيست، بر صفت نفسان خبث باطن هم نيست، بله بر فعل نفس است؛ منظور از فعل
نفس هم يعن اين که عزم و اراده بر مخالفت مولا مکند. مرحوم نائين هم م‌‌فرمايد: بوييم قبح فاعل استحقاق عقاب دارد،



اما قبح فاعل نه صفت نفس است و نه فعل نفس، بله کيفيت صدور فعل خارج از فاعل است که اگر به عنوان مخالفت با
مولا صادر شده باشد، استحقاق عقاب دارد. بعد از آن که فرق بين اين سه نظريه روشن شد، م‌‌خواهيم ببينيم چه دليل از نظر
عقل و با قطع نظر از فعل خارج متجرىٰبه که گفتيم حرمت ندارد، براي استحقاق عقاب متجري وجود دارد؟. بالاخره در اينجا

شخص متجري است، حالا آيا عقل مستقلا حم به استحقاق عقاب متجرى دارد يا ندارد؟ ي بيان مرحوم نائين در فوائد
الاصول دارد و ديران نيز آن را ذکر کرده‌‌اند، اين را پيش مطالعه بفرماييد تا فردا، إنشاءاله.


