
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » اصول عملیه » تنبیهات استصحاب (تنبيه اول تا چهارم) »

در تاریخ ۰۶ مهر ۱۳۹۲

تنبیهات استصحاب
جلسه 8 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

بعد از اینه مقدمات بحث تمام شد، نزاع اصل در این است که آیا احام وضعیه مانند احام تلیفیه مجعول هستند یا خیر؟
مشهور از مرحوم شیخ اعظم انصاری اعل اله مقامه الشریف این است که تمام احام وضعیه انتزاعیه هستند. البته این نظر
ظاهراً مختص به مرحوم شیخ هم نیست و جماعت قبل از مرحوم شیخ این نظر را داشتند منته مرحوم شیخ بیشتر روی این
نظریه تأکید کردند. عبارات شیخ هم در رسائل ی مقداری مختلف است و باید ی کاری هم خود آقان انجام بدهند، عبارات
مرحوم شیخ در رسائل و در ماسب را در این مورد که احام وضعیه منتزع از احام تلیفیه هستند را خودتان جمعآوری کنید

و ببینید به چه نتیجهای مرسید؟

 ديدگاه مرحوم آخوند در احام وضعيه

 مرحوم آخوند در مقابل این جماعت و مرحوم شیخ مفرمایند به نظر ما احام وضعیه سه قسماند، ما ابتدا این سه قسم را
اجمالش را ذکر مکنیم بعد شروع مکنیم ی ی این اقسام را بررس کردن؛

قسم اول

مفرمایند ما ی احام وضعیهای داریم که دارای جعل تشریع مطلقا نیستند، نه جعل تشریع استقلال دارند و نه جعل
تشریع تبع دارند و همچنین انتزاع هم نیستند، بله اینها مجعول توین بالعرضاند. مثال مزنند مثل سببیت، شرطیت،

مانعیت و رافعیت كه مربوط به تليف باشند .

قسم دوم

دارند اما جعل تشریع جعل تشریع نیستند، یعن ام وضعیهای داریم که اینها مجعول بالتبعاند، مجعول استقلالقسم دوم اح
تبع. از این قسم مثال مزنند شرط برای ملف به را، شرطیت برای ملف به ، جزئیت برای ملف به.

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/1678
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/65
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


قسم سوم

 مفرمایند ی احام وضعیهای هست كه در مقام ثبوت هم امان جعل استقلال را دارد و هم امان جعل تبع. ثبوتاً هر دو
ممن است اما در مقام اثبات آنچه که از ادله استفاده مشود این است که اینها جعل استقلال دارند، ملیت، زوجیت،

حجیت، قضاوت، اینها همه از این قسم سوم هستند.

به حسب ثبوت هر دو نوع جعل در اینها امان دارد اما به حسب مقام اثبات، ادلهای که داریم از این ادله استفاده مشود که
جعل استقلال دارند یعن شیخ که مفرمود ما ملیـت را از جواز تصرف استفاده مکنیم و انتزاع مکنیم آخوند مفرماید
یت مجعول بالجعل الاستقلالت است، ملیف از آثار ملکنیم مستفاد از ادله این است که جواز تصرما به ادله مراجعه م وقت
است از آثارش جواز تصرف است. در جواز استمتاع شیخ مفرماید از جواز استمتاع ما زوجیت را به دست مآوریم، آخوند
مفرماید خیر! وقت در مقام اثبات به ادله مراجعه مکنیم از ادله،اول زوجیت استفاده مشود و بعد جواز استمتاع از آثار این

زوجیت است، این اقسام ثلاثه.

پس ی قسم اصلا جعل تشریع ندارد لا استقلالا و لا تبعاً، قسم دوم جعل تشریع تبع فقط دارد، و قسم سوم به حسب مقام
اثبات جعل تشریع استقلال دارد. این اقسام ثلاثهای است که مرحوم آخوند فرمودند.

حالا باید ی ی اینها را ببینیم مراد آخوند چیست و چه دلیل هم اقامه مکند؟

بررس قسم اول از احام وضعيه 

اما قسم اول: در این قسم که آخوند مفرماید ما احام وضعیهای داریم، جعل تشریع در اینها راه ندارد لا استقلالا و لا تبعاً، و
اینها مجعولند بالجعل التوین بالعرض و چهار تا مثال مزنند، سببیت برای تلیف، این را خوب دقت کنید چون در قسم دوم
پای ملف به مطرح است، شرطیت برای تلیف، مثلا ما مبینیم شارع دلوک شمس را سبب قرار داده برای وجوب نماز، اقم
الصلاة لدلوک الشمس إل غسق اللیل. شارع استطاعت را شرط قرار داده برای وجوب حج له عل الناس حج البیت من
استطاع، حیض را مانع از وجوب نماز در قبل از وقت و رافع وجوب بعد الوقت قرار داده، چهار تا مثال مرحوم آخوند اینجا

دارند، سببیت، شرطیت، مانعیت و رافعیت.

از شراح کفایه، ی مراجعه کنیم، ایشان و کسان عمده این است که دلیل آخوند چیست؟ اینجا اگر به عبارات مرحوم نائین
دلیل برای آخوند ذکر مکنند، مگویند آخوند ی دلیل برای مدعایش آورده، اما حق با مرحوم اصفهان است و ظاهر عبارت
دلیل جداگانه اقامه کرده، ی از این دو ادعا ی کفایه هم همین است كه  آخوند در این قسم اول دو تا ادعا دارد و برای هر ی

.نیستند، این ی ت انتزاع را ندارند، عنوان انتزاعندارند، قابلی ت، شرطیت، مانعیت و رافعیت جعل تبعه سببیادعا این
و ادعای دوم، آخوند مفرماید شارع نمتواند بوید من سببیت را بالجعل الاستقلال برای دلوک جعل کردم، من شرطیت را
بالجعل الاستقلال برای استطاعت نسبت به وجوب حج جعل کردم. پس دو تا ادعاست و اگر کس در عبارت کفایه دقت کند
مفهمد که به خوب آخوند هر دو ادعا را دارد دنبال مکند، یعن در سببیت و شرطیت برای تلیف بعضها ممن است
ذهنشان برود سراغ جعل تبع، یا جعل انتزاع، آخوند این را رد مکند، بعض ها ممن است ذهنشان برود سراغ جعل

استقلال که این را هم آخوند رد مکند.

آخوند از اینجا شروع مکند؛ مفرماید لا یاد یعقل إنتزاع هذه العناوین لها من التلیف المتأخر عنها ذاتاً، حدوثاً أو ارتفاعاً،[1]
این ی عبارت در اینجا روی لا یاد یعقل انتزاع هذه العناوین مرحوم آخوند تیه دارد. بعد از این عبارت مفرماید کما، این



کما  مخواهد ادعای دوم را رد کند که اینها مجعول بالجعل الاستقلال هم نیستند! آن اول جعل انتزاع یا تبع را مخواهد رد
کند و دوم جعل استقلال را. کما أن اتّصافها بها لیس إلا لأجل ما علیها من الخصوصیة المستدعیة لذل تویناً، پس خوب
عبارت را دقت کنید و عرض کردم من دیدم تنها کس که تفطن به این دارد مرحوم محقق اصفهان در حاشیهی کفایه است،

اگر خواستید مراجعه کنید جلد پنجم حاشیه کفایه، نهایة الدرایة، ظاهراً صفحه 101 باشد.

پس مدعای اول این است که اینها انتزاع نیستند، حالا مگوئیم جناب آخوند دلیلتان چیست؟ مفرماید شما مرحوم شیخ و
دیران که مخواهید بوئید اینها انتزاعاند، منشأ انتزاع اینها چه باید باشد؟ تلیف. یعن سببیت، شرطیت، اینها باید از خود
تلیف انتزاع شوند، در باب دلوک مگوییم دلوک شمس سبب لوجوب الصلاة، اگر سببیـت بخواهد انتزاع از وجوب بشود
مشود وجوب منشأ انتزاعش است، از ی طرف مگوئید سبب است هر مسب ذاتاً مؤخر از سبب است، این روشن است.
المسبب مؤخر عن السبب ذاتاً وجوداً، از ی طرف مخواهید همین مسبب را، یعن وجوب را، منشأ انتزاع این سببیـت قرار

بدهید، منشأ انتزاع مقدّم عل المنتزع.

پس لازم مآید آنچه که مؤخر است ذاتاً مقدم باشد، ما یون مؤخراً یصیر مقدماً، این محال است که چیزی که مؤخر است
مقدم شود. اگر به کلام مرحوم نائین که مراجعه کنید ایشان از کلام آخوند ی چیز فهمیده ول دو ادعاست؛ ادعای اینه چرا
سببیت و شرطیت انتزاع نیست، مفرماید لا یاد یعقل إنتزاع هذه العناوین، این عناوین معقول نیست انتزاع شود من التلیف
یعن از وجوب، المتأخر عنها ذاتاً این وجوب که از خود این عناوین مؤخر است، حالا حدوثاً أو ارتفاعاً که در این حدوث و
ارتفاع هم ی دقّت باید بفرمایید، حدوثاً آن مربوط به سبب است و شرط است و مانع، سبب در حدوث تلیف دخالت دارد،

شرط در حدوث تلیف دخالت دارد، مانع همینطور، مانع از حدوث تلیف مشود.

أو ارتفاعاً، ارتفاع هم در رافعیت است و مربوط به رافع است که این حدوثاً و ارتفاعاً آن ی استدلال دارد که خودتان به عبارت
کفایه مراجعه کنید.

پس این دلیل بر مدعای اول. خیل دلیل روشن است که اگر سببیت را بخواهیم از وجوب انتزاع کنیم این وجوب چون مسبب
است و مسبب متأخر است اگر بخواهیم انتزاع کنیم لازم مآید این مسبب مقدم بشود و هذا خلف، آنچه که ما فرض کردیم

مؤخر است اگر گفتیم مقدم است مشود خُلف و محال است،

اما مدعای دوم آخوند چیست؟ این است که کس بوید سببیت را شارع بالجعل الاستقلال جعل کند، بفرماید جعلت السببیة
برای این دلوک شمس بالنسبة بوجوب نماز، جعلت الشرطیة برای استطاعت نسبت به وجوب حج، که دیر پای انتزاع و منشأ
انتزاع در کار نباشد. مرحوم آخوند مفرمایند این هم محال است، مفرمایند این دلوک از نظر توین يا دارای خصوصیت
مقتضیه برای وجوب نماز یا هست یا نیست؟، این دلوک یا این استطاعت یا واجد خصوصیت مقتضیه برای تلیف است یا
هست که آن خصوصیت مقتض خصوصیت خورد، اگر در خود دلوک شمس یفاقد است؟ در هر صورت انشاء به درد نم
است که دلوک سبب برای وجوب نماز بشود دیر معنا ندارد شارع بیاید سببیت را جعل کند، تویناً موجود است. آخوند
مفرمایند ما در علّت باید بوئیم در هر علت، در هر سبب، ی خصوصیت در ذات آن سبب وجود دارد که آن خصوصیت
موجد آن مسبب است، اگر این حرف را نزنیم لأثر کل شء ف کل شء، هر چیزی متواند علت هر چیزی باشد، آب متواند
علت احراق باشد، نار متواند علت برودت باشد، چرا نار نمتواند علت برودت باشد؟ چون در ذات نار ی خصوصیت

مناسبهی با احراق است! در آب ی خصوصیت مناسبه با برودت است.

بنابراین در هر علّـت ی خصوصیت و ویژگ هست که مناسبت با مسبب خاص دارد، در دلوک هم باید همین حرف را بزنیم،
در دلـوک هـم اگـر ایـن خصوصـیت تـوین وجـود دارد شـارع بویـد مـن جعـل مکنـم سـببیت را و ایـن لغـو اسـت. اگـر ایـن



خصوصیت توین وجود ندارد شارع هم جعل کند باز نمشود این دلوک سبب برای وجوب نماز.

پس در نتیجه باید بوئیم سببیت مرتبط است به ی امر توین، سببیت ی امر جعل نیست، شرطیت مرتبط است به ی امر
توین، ربط به ی امر جعل که شارع بتواند بالاستقلال بیاید جعل کند ندارد. این عبارت کما أن اتصافها بها حتماً به
کفایهتان مراجعه کنید ببینید وقت کفایه مخواندید اینجا استاد محترمان برایتان این را گفته که کما أن اتصافها مدعای دوم
آخوند است، مدعای اول این است که سببیـت و شرطیت قابل جعل انتزاع و تبع نیست، مدعای دوم این است که قابل جعل
استقلال نیست. از این «کما» این را مخواهد بوید، کما أنّ اتصافها بها یعن اتصاف به این عناوین، سببیت، اتصاف به این
اشیاء مثل دلوک، استطاعت، به سببیت و شرطیت لیس إلا لأجل ما علیها من الخصوصیة المستدعیة لذل، این فقط به خاطر
خاصٍ به کانت مؤثرة ف العلة بأجزاءها من ربط ون فویناً، للزوم أن یاست که در اینها وجود دارد ت آن خصوصیت
معلولها، در علت باید ی ارتباط خاص بین اجزاءش باشد که سبب تأثیر در معلولش بشود و معلول خاص بیاورد، یعن این
خصوصیت که در این علت است موجب مشود معلول دیر نیاید و ی معلول خاص بیاید و إلا لزم أن یون کل شء مؤثراً
ف کل شء، بعد مفرماید و تل الخصوصیة لا یاد یوجد فیها بمجرد إنشاء مفاهیم العناوین. به مجرد اینه شارع بوید من
جعل سببیـت کردم که این خصوصیت در حقیقت دلوک ایجاد نمشود بله باید تویناً قبل الانشاء چنین خصوصیت را داشته

باشد، این دو تا ادعای آخوند و دو دلیل که ملاحظه فرمودید دلیل ادعای اول و دلیل ادعای دوم هم با یدیر مغایر بود.

اشال محقق نائين بر ديدگاه مرحوم آخوند 

فواید الاصول نائین جلد 4 صفحه 395 را ببینید، من که از عبارت نائین استفاده کردم ایشان مجموعاً ی دلیل، اصلا دوم را
به اول مرتبط کرده و ممل اول قرار داده در حال که این چنین نیست.

اینجا مرحوم نائین به مرحوم آخوند ی اشال دارد و مرحوم اصفهان بیان دیری و اشال دیری دارد و در صدد هست
اشال نائین را حمل کند بر آنچه که خودش مگوید. مگوید اگر کلام نائین به آنچه ما مگوئیم برگردد این اشال بر مرحوم

آخوند وارد است.

اما اشال نائین؛ (صفحه 395 از جلد چهارم) مفرماید آخوند بین دو چیز خلط کرده، بین شرایط جعل و شرایط مجعول، یا
تعبیر دیر بین علل تشریع و موضوعات الاحام، مفرماید بین اینها خلط کرده.

به مرحوم آخوند مفرمایند ما قبول داریم در دلوک شمس و در این عقدی که مگوئیم سبب للملیه، مفرمایند ما قبول داریم
ی خصوصیت ذات توین را که اقتضای تشریع دارد، اقتضا دارد تشریع وجوب را، اقتضا دارد امضاء ملیت را. ما این را
قبول داریم برای اینه مفرمایند تشریع یا امضاء نباید از داع خال باشد، هر فعل اختیاری ی داع مخواهد، مگوئیم
خدای تبارک و تعال چرا وجوب نماز را معلول دلوک الشمس قرار داد و معلول چیز دیری قرار نداد؟ باید ی خصوصیت در
دلوک شمس باشد اما به آخوند مفرمایند این اصلا محل کلام ما نیست، در احام وضعیه که بحث مکنیم آیا سببیت و
شرطیت مجعول است، مفرمایند محل کلام[2] در شرایط جعل، شرایط جعل یعن همین ملاکات، مقتضیات، اینها نیست. بله

در شرایط و سبب مجعول است، مجعول چیست؟ خود وجوب نماز، خود ملیت.

آیا سببیت عقد برای ملیـت از کجا مآید؟ در مجعول، مگوئیم الآن که شارع آمد قرار داد وجوب نماز را، فرمود جعلت
وجوب الصلاة، بالأخره وجوب الصلاة مجعول هست یا نه؟ الآن شما چار مکنید؟ مگوئید از ترتب وجوب نماز بر این دلوک
ما سببیت را انتزاع مکنیم. از ترتب ملیت بر عقد سببیت را انتزاع مکنیم، باز دنبال مکند نائین و مفرماید ما قبول داریم
خصوصیت در سبب تلیف وجود دارد که اسمش را مگذاریم علل تشریع. دلوک ی خصوصیت و ملاک توین در آن



هست و ما قبول داریم و اسمش را مگذاریم علل تشریع،این از امور توینیه است و قابلیت جعل تشریع را ندارد، اما
مفرمایند آنچه که محل کلام هست عبارت از مجعول است، مجعول یعن همین وجوب که الآن جعل شده، ما مآئیم از ترتب
وجوب بر این دلوک از این مآئیم ی سببیت را انتزاع مکنیم. این خلاصهی اشال مرحوم نائین است که بین علل تشریع و
بین موضوعات احام و مجعولات خلط کرده، ی جای تعبیر دارد که مفرماید بین شرایط جعل و شرایط مجعول خلط شده
است؛ شرایط جعل در کلام نائین مگوید وقت خدای تبارک و تعال مخواهد دلوک را سبب قرار بدهد آیا در این دلوک باید
ی ملاک و اقتضای باشد یا نه؟ نائین مفرماید ما قبول داریم و این را منر نیستیم، خدا وقت مخواهد دلوک را سبب قرار
بدهد باید در این دلوک ی ملاک توین باشد ول این محل کلام نیست، محل کلام این است الآن که شارع وجوب نماز را
جعل کرده که مشود مجعول ما وجوب الصلاة است، این مجعول ما الآن چ دارد؟ مگوئیم دلوک سبب برای آن است،

سببیت را انتزاع مکنیم از ترتب وجوب بر دلوک و این مربوط به مقام و شرایط مجعول است.

ی جا تعبیر مکند به خلط بین شرایط جعل و مجعول، جای دیر تعبیر مکند به خلط بین علل تشریع و موضوعات احام. و
عین همین تعبیر را مرحوم آقای خوئ قدس سره در مصباح الاصول، وقت مخواهند برای آخوند اشال کنند عین همین تعبیر

را مآورند، مرحوم آقای خوئ هم مفرمایند اینجا خلط بین شرایط جعل و مجعول شده. (جلد سوم مصباح الاصول ص 80).

اولا ی نتهای را هم در کلام نائین و هم در کلام آقای خوئ، مفرمایند ما ی کلمهی موضوع داریم در اصطلاح فقها، سبب
داریم، مفرمایند اینها واقعش فرق ندارد فقط در جای که پای احام تلیفیه است فقها تعبیر به موضوع مکنند مگویند
الاستطاعة موضوعٌ لوجوب الحج، البلوغ موضوعٌ للوجوب، اما آنجای که پای احام وضعیه مطرح است تعبیر به سبب مکنند
مگویند العقد سبب للملیة، الحیاضة سبب للملیة، مفرماید موضوع، شرط و سبب ی معنا دارد. بعد از اینه این مطلب را

.کنند به همین کلام نائینمطرح کردند اشاره م

عین عبارت آقای خوئ را مخوانم که مفرماید ما ذکره صحیح بالنسبة إل اسباب الجعل و شروطه، شروط جعل چیست؟ من
المصالح و المفاسد و الإرادة و الراهة، بالأخره شارع مخواهد دلوک را سبب قرار بدهد باید در ذات دلوک ی چیزی باشد
ول این مربوط به جعل است، فإنّها امور واقعیةٌ باعثة، لجعل المولا التلیف، و لیست قابلةً للجعل، قابل جعل تشریع نیست، بعد
مفرمایند و ه خارجةٌ عن محل اللام، فإنّ اللام ف الشرطیة و السببیة و المانعیة بالنسبة إل المجعول و هو التلیف، بعد
مفرمایند این مجعولیت به تبع جعل تلیف است و وقت مولا آمد وجوب را آورد حالا ما مگوئیم این مجعول شرطش،

.موضوعش، دلوک استطاعت است و غیر ذل

وصل اله عل محمد و آله الطاهرین

[1] ـ أما النحو الأول [ما لا ياد يتطرق إليه الجعل إطلاقا]فهو كالسببية و الشرطية و المانعية و الرافعية لما هوسبب التليف و
شرطه و مانعه و رافعه حيث إنه لا ياد يعقل‌ انتزاع‌ هذه‌ العناوين‌ لها من التليف المتأخر عنها ذاتا حدوثا أو ارتفاعا كما أن
اتصافها بها ليس إلا لأجل ما عليها من الخصوصية المستدعية لذلك توينا للزوم أن يون ف العلة بأجزائها من ربط خاص به
كانت مؤثرة ف معلولها لا ف غيره و لا غيرها فيه و إلا لزم أن يون كل ش‌ء مؤثرا ف كل ش‌ء و تلك الخصوصية لا ياد يوجد
فيها بمجرد إنشاء مفاهيم العناوين و بمثل قول دلوك الشمس سبب لوجوب الصلاة إنشاء لا إخبارا ضرورة بقاء الدلوك عل ما هو
عليه قبل إنشاء السببية له من كونه واجدا لخصوصية مقتضية لوجوبها أو فاقدا لها و أن الصلاة لا تاد تون واجبة عند الدلوك
ما لم ين هناك ما يدعو إل وجوبها و معه تون واجبة لا محالة و إن لم ينشأ السببية للدلوك أصلا.و منه انقدح أيضا عدم صحة
انتزاع السببية له حقيقة من إيجاب الصلاة عنده لعدم اتصافه بها بذلك ضرورة.نعم لا بأس باتصافه بها عناية و إطلاق السبب عليه
مجازا كما لا بأس بأن يعبر عن إنشاء وجوب الصلاة عند الدلوك مثلا بأنه سبب لوجوبها فن به عن الوجوب عنده.فظهر بذلك



أنه لا منشأ لانتزاع السببية و سائر ما لأجزاء العلة للتليف إلا ما ه عليها من الخصوصية الموجبة لدخل كل فيه عل نحو غير
دخل الآخر فتدبر جيدا.

ام، و لا يخفالمقام يظهر منه الخلط بين علل التشريع و موضوعات الأح ه‐ كلام فقدّس سر ‐[2] ـ للمحقّق الخراسان
ضعفه، فانّه لا ننر أنّ ف الدلوك و العقد خصوصية ذاتية توينية اقتضت تشريع الوجوب و إمضاء الملية، إ أنّ تلك
الخصوصية إنّما تون سببا لنفس التشريع و الإمضاء لأن لا يخلو التشريع و الإمضاء عن الداع الّذي يتوقّف عليه كل فعل
اختياري، و لن هذا ليس محل اللام ف المقام [1] بل‌ محل اللام إنّما هو ف سبب المجعول و الممض و هو نفس الوجوب و
الملية، و من المعلوم: أنّ سببية الدلوك و العقد للوجوب و الملية إنّما تنتزع من ترتّب الوجوب و الملية عل الدلوك و العقد،
إذ لو لا أخذ الدلوك و العقد موضوعا للوجوب و الملية لم ين الدلوك و العقد سببا لهما.و بالجملة: دواع الجعل غير
اليف: فها موضوعات التاللحاظ.و أم الوجود عن المجعول متقدّمة عنه ف الجعل متأخّرة ف اليف، فانّ دواعموضوعات الت
متقدّمة عنها ف الوجود، لأنّ نسبة الموضوع إل التليف نسبة العلّة إل المعلول، و لا يمن أن يتقدّم الحم عما أخذ موضوعا
ون من علل التشريع و دواعليف و الوضع إنّما تموضوع الت ون فت ة الّتيلزم الخلف و المناقضة، فالخصوصي له، و إ
الجعل، و ه كما أفاده من الأمور الواقعية التوينية الّت لا تنالها يد الجعل التشريع لا استقلالا و لا إمضاء، لا أصالة و لا تبعا، و
لا يمن انتزاعها عن التليف الّذي كان إنشاؤه بلحاظها، إ أنّ ذلك كلّه خارج عن محل اللام، لما عرفت: من أنّ محل اللام

إنّما هو ف موضوع التليف و الوضع، و سببيته إنّما تنتزع من ترتّب التليف و الوضع عليه.


