
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » اصول عملیه » تنبیهات استصحاب (تنبيه اول تا چهارم) »

در تاریخ ۰۱ مهر ۱۳۹۲

تنبیهات استصحاب
جلسه 6 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

ديدگاه مرحوم عراق در مجعول نبودن احام تليفيه 

ری غیر از تقسیم معروف دارند و یتقسیم دی ه مقامه الشریف در این بحث یال اعل عرض کردیم که مرحوم محقق عراق
نظریهای دارند که در پرتو این نظریه ی مطلب که مشهور بین اصولیین هست را مورد اشال قرار مدهند و بالاتر مفرمایند
این مطلب اساساً اساس و اصل ندارد. بیان ایشان را دقت بفرمایید؛ بر حسب آنچه در کتاب نهایة الأفار جلد 4 صفحه 88

آمده.

اولین مطلب که فرمودند این است که از این مطلب که اصولیین در مجعولیت احام وضعیه نزاع کردند، چون الآن بحث ما در
این است که مخواهیم احام وضعیه حقیقتش چیست و آیا مجعولاند یا خیر؟ مفرمایند از اینه اصولیون نزاع را مختص به
مجعولیت در احام وضعیه کردند ما نتیجه مگیریم که در احام تلیفیه اتفاق نظر دارند، یعن مخواهند بویند در اینه
احام تلیفیه وجوب، حرمت، استحباب، کراهت و اباحه، اینها مجعولاند، اینها از امور جعل هستند، شارع اینها را جعل کرده

مخواهند بفرمایند اصولیین گویا در این مطلب اتفاق نظر دارند.

مطلب دوم، بعد از این کشف که کردند؛ اینه بین اصولیین در مجعولیت احام تلیفیه اتفاق وجود دارد شروع مکنند به اینه
این را چطور متوانیم توجیه کنیم و چه وجه برای این تسالم و برای این اجماع وجود دارد؟ مفرمایند لعل که نظر آقایان و
اصولیین به مرحلهی الزام و مرحلهی بعث باشد، غیر از این مرحله، مراحل دیر قابلیت برای مجعولیت ندارند، ی مرحله در
حم همان طوری که در مباحث گذشته عرض کردیم مرحلهی حب و بغض است، ی مرحله هم مرحلهی اراده و کراهت است.
مرحله سوم مرحلهی انشاء است که از این مرحلهی انشاء بعث یا وجوب انتزاع مشود، بعث یا وجوب عناوین هستند که از
این مرحله انتزاع مشود یعن وقت مولا فرمود إفعل، ی مرحله بعد از کراهت و بعد از اراده، ی مرحله بعد از اراده وقت مولا
فرمود إفعل از این إفعل بعث و وجوب انتزاع مشود. به طوری که اگر انشائ در کار نباشد، اگر مولا ارادهی حقیقیه دارد اما
انشائ نیست، ما نمتوانیم عنوان وجوب و الزام را انتزاع کنیم. آن وقت اینجا مفرمایند ـ مطلب است که قبلا هم ما از قول
ایشان گفتیم و حتماً در ذهن شریفتان باشد، جاهای از اصول و فقه این مبان مورد نیاز واقع مشود، در بحث تزاحم، در بحث
تعارض، در موارد زیادی مثل اجتماع امر و نه ـ مرحوم عراق مفرمایند اگر انشائ هم نباشد اما ما علم به ارادهی مولا پیدا
کنیم، علم پیدا کنیم مولا این عمل را اراده کرده اما انشاء نرده، مفرماید ما قائلیم به اینه عقل حم به وجوب امتثال مکند،
عقل مگوید امتثال واجب است اینجای که شما ارادهی مولا را علم پیدا کردید، عقل حم مکند به وجوب امتثال مولا، اما
ه یلیفیام تگویند احفرمایند این مطلب که مشهور موجود ندارد، پس در نتیجه م وجود ندارد، اگر انشاء نباشد بعث بعث
احام جعل و مجعول است مربوط به بعد از مرحلهی انشاء است و این عناوین وجوب، حرمت، بعث و الزام، ی عناوین

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/1678
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/65
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


انتزاعیهای هستند که از خود انشاء انتزاع مشوند به طوری که لو لا این انشاء مجال برای انتزاع نیست. پس باید بوئیم این
عناوین ی عناوین مجعولاند، احام تلیفیه را با این بیان باید بوئیم مجعولاند.

مرحوم عراق تا اینجا مطلب مشهور را تقویت و تحیم کردند اما در مرحلهی سوم مفرماید دقیق النظر[1] یقتض خلافه و أنه
لا یرتبط باب التالیف بالأمور الجعلیة إلا بنحوٍ من الإدعا، مفرمایند به نظر ما نظر دقیق این است که تالیف ربط به امور
جعلیه ندارد، مر به ی نحو ادعا و مجاز. و الا احام تلیفیه به نظر مرحوم عراق ی احام توینیه و ی امور توینیهی
واقعیه هستند. حالا برای اینه این نظر خودشان را تثبیت کنند مآیند اینجا این تقسیم را ارائه مدهند مفرمایند این اموری که
لیفیه داخل در هیچ یام تسه. و این اح،یا اعتباری محض است، دو. یا انتزاع .ة را دارد، یما داریم یا عنوان حقایق جعلی
از این سه قسم نیست نه داخل در حقایق جعلیه است نه در اعتباری محض است و نه در انتزاع است، پس دو تا مطلب را باید
در کلام ایشان روشن کنیم؛ 1) ما هو المراد من هذا التقسیم، معنای این تقسیم چیسـت؟ مراد مرحوم عراق از این تقسیم
گفتند وجود یا واقعارائه دادیم اینها م و مرحوم اصفهان از مرحوم نائین که قبلا چیست؟ مخصوصاً با توجه به آن تقسیم
است یا اعتباری یا انتزاع است؟ این تقسیم ی تقسیم جدیدی است غیر از آن تقسیم بزرگان دیر است، مراد چیست؟ و

مطلب دوم چرا احام تلیفیه داخل در هیچ ی از این اقسام ثلاثه به نظر ایشان نیست.

مفرمایند مراد از حقایق جعلیه، یعن امور و حقایق که متقوم به طلب، قصد و انشاء است. اعتباریات که این اعتبارات متقوم
است به قصد و انشاء، به طوری که قصد و انشاء واسطهی در ثبوت است، یعن اگر قصد و انشاء نباشد این اعتباریات و این
امور محقق نمشود، یا به جای واسطهی در ثبوت بوئیم علّت تامه برای تحقّق این امور است. اگر قصد و انشاء نباشد این
کس فرمایند مثال این امور تمام امور قصدیه است کالتعظیم و التوحید، اگر وقتندارد، م در وعاع اعتبار تحقّق ّامور حت
وارد مشود شما بلند مشوید، ی وقت بلند مشوید برا ی اینه پاهایتان درد گرفته و مخواهید جابجا شوید و نرمش کنید
اینه تعظیم نیست، اما ی وقت به احترام آن شخص برمخیزید اینجا قصد تعظیم دارید، یا در ی عمل قصد توهین دارید،

توهین، تعظیم، از حقایق جعلیه و از اموری است که متقوم به قصد و انشاء است، این معنای حقایق جعلیه.

قسم دوم اعتباریات محضه است، در این اعتباریات مفرمایند به مجرد اعتبار موجود مشود، آنجا انشاء لازم ندارد، شما
همین که اعتبار مکنید اعتبار موجود است و نفس اعتبار ف عالم الاعتبار موجود مشود، و وقت اعتبارتان را کنار گذاشتید
فرمایند دیدید در فقه یفرمایند وجود ندارد. بعد مشود. در اعتباریات محضه مسئلهی قصد و مسئلهی انشاء متمام م
ت مالگوئید میفرماید اینها از اعتباریات محضه است، شما ممواردی هست به عنوان تنزیل یا مواردی هست به نام ادعا، م
ثلث آن است، این موجودی که نیست چطور مگوئید مال است؟مگوئید ما اعتبار مکنیم حیات را برای او، این ی ادعای

محض است و ی اعتبار محض است.

پس حقایق جعلیه هم از اعتباریات است اما اعتباریات است که متقوم به قصد و انشاء است، در مقابل این قسم دوم که
اعتباریات محضه است که قصد و انشاء در آن دخالت ندارد، شما الآن در مورد این میت انشاء نمکنید أنّه ح، قصد نمکنید
أنّه ح، حیات را برای او اعتبار مکنید، یا در تمام مواردی که شما در فقه تنزیل دارید مگوئید این را نازل منزلهی این
مدانید، همهاش اعتبارات محضه است. شما در مورد میت الآن انشائ نمکنید و قصدی هم نمکنید بله اعتبار محض

است.

پس تا اینجا این دو قسم روشن شد که حقایق جعلیه ی اعتباریات است متقومةٌ بالقصد و الانشاء، شما تعظیم را نمتوانید
انشائ قصدی و ی شود، باید یریم این آدم است، با این اعتبار درست نمکنم این فرش توئید من بدون قصد اعتبار مب

باشد و این انشاء هم در عرف قابلیت برای افادهی آن قصد باشد.



مفرماید قسم سوم خیل روشن است، قسم سوم که عبارت از امور انتزاعیه است مفرماید در امور انتزاعیه ما ی منشأ
انتزاع داریم و ی انتزاع، شما مآئید ی عنوان را از ی منشأ انتزاع، انتزاع مکنید، حقیقت این به منشأانتزاع گره خورده
یعن امور انتزاعیه تابع منشأ انتزاع کردند قوتاً و فعلا، این مقوم به قصد و انشاء نیست، فوقیت متقوم به همین منشأانتزاع سقف

است.

پس فرق بین حقایق جعلیه و امور انتزاعیه هم روشن شد، حقایق جعلیه ی اعتباریات است متقوم به قصد و انشاء، امور
انتزاعیه متقوم به قصد و انشاء نیستند، مفرمایند البته گاه منشأ انتزاع متواند ی امر جعل و از اعتبارات جعلیه باشد،
مثال که مزنند مفرمایند مفهوم ملیت نسبت به حقیقت ملیت، شما اگر مخواهید مفهوم ملیـت را انتزاع کنید، این مفهوم
را از کجا انتزاع مکنید؟ از جای که ملیت باشد، این ملیت منشأ انتزاع است برای مفهوم ملیت اما خود حقیقت ملیت با
انشاء ایجاد شده، با قصد ایجاد شده. پس منشأ انتزاع متواند از امور جعل باشد از حقایق جعلیه باشد اما امور انتزاعیه

خودش از حقایق جعلیه به اصطلاح مرحوم عراق نیست.

حالا که تعاریف اینها روشن شد مآئیم سراغ مطلب دوم؛
مرحوم عراق ادعایش این است که احام تلیفیه نه در قسم اول است و نه در قسم دوم، و نه در قسم سوم که امور انتزاعیه

باشد.

مگوئیم چرا؟ مفرمایند در احام تلیفیه ما ی ملاک داریم، ی اراده داریم، ی انشاء داریم. کدامی از اینها متواند
حقایق جعل باشد، مفرماید نسبت به ملاک که اصلا معنا ندارد بوئیم ملاک از حقایق جعلیه است آن روشن است، نسبت به
ملاک، مصلحت و مفسده و علم به آن اصلابحث وجود ندارد. نسبت به اراده، اراده از کیفیات نفسانیه و از حقایق خارجیة
علم به مصلحت ی وئیم قصد و انشاء در آن وجود دارد. اراده تابع علم مصلحت است، اگر کساست، معنا ندارد که ما ب

شء پیدا کرد اراده مکند، علم به مصلحت پیدا نرد اراده نمکند.

مآئیم سراغ انشاء؛ مرحوم عراق مفرماید خود انشاء ی فعل واقع خارج است، ی امر واقع خارج است، انشاء به
تعبیر ایشان از مقولهی فعل است و خارج از اعتباریات است، فقط تنها چیزی که باق مماند مرحلهی ایجاب و الزام است که
از این انشاء ما وجوب را، لزوم و الزام را انتزاع مکنیم، همهی حرف مرحوم عراق اینجاست؛ آیا این انتزاع ایجاب، الزام، اینها
از جعلیات است یا خیر؟ مرحوم عراق مفرماید اگر بخواهیم بوئیم این ایجاب و الزام از حقایق جعلیه است باید بوئیم حتماً
مولا با انشاءش قصد کرده این ایجاب را، در حال که مفرمایند به نظر ما در جای که مولا بیاید به عبد اعلام کند ارادهی
خودش را، همین اندازه. اینجا مفرمایند باز این عنوان وجوب در کار است، باز این عناوین انتزاعیه در همین جا که مولا به
داع اعلام مگوید، به عبدش مگوید بدان این مطلب متعلّق ارادهی من است، انشائ در کار نیست که ما بخواهیم از آن
انشاء، وجوب، الزام، ایجاب و انتزاع کنیم! به تعبیر ایشان مفرمایند یف ف إنتزاع تل العقود یعن ایجاب و وجوب، اگر
بخواهیم انتزاع کنیم و کذا ف حم العقل باللزوم الاتباع، عقل اگر بخواهد حم به لزوم تبعیت کند به صرف انشاء الآمر بداع
الإعلام بإرادته و لو لم یقصد به مفهوم الطلب، اگر آمر فقط به مخاطب بوید بدان ارادهی من این است، با این انشاءش قصد
اینه معنای طلب را اراده کند إفعل و لا تفعل در آن نباشد، مرحوم عراق مگوید همین مقدار در اینه عقل حم وجوب اتباع
کند کاف است، همین مقدار در انتزاع این امور کاف است، مفرمایند ولا خطر بباله عنوان البعث و الایجاب، اصلا در ذهن
مولا عنوان بعث و ایجاب نمآید.پس مرحوم عراق مگوید ما تصویر مکنیم این احام تلیفیه یعن وجوب و حرمت را،
ه مسئله بعث و زجر مطرح باشد و حالا که توانستیم تصویر کنیم معنایش این است که وجوب و حرمت عنوان جعلبدون این
را ندارند، ی حقیقت واقع است و آن ارادهی مولاست. تمام احام تلیفیه را مرحوم عراق برمگرداند به همان ارادهی مولا
و اراده هم ی امر واقع خارج است، بنابراین نتیجه مگیرند و علیه فلا أصل لما اشتهر و تناول ف الألسنة من جعلیة الأحام
لیفیهای را خدا جعل کرده و از حقایق جعلیه است این مطلب درستام ته در السنهی علما مشهور شده که احلیفیة، اینالت



نیست، فقط مفرمایند (نعم) لا بأس بدعوى الجعل فيها بمعن التوين و الإيجاد و لو بلحاظ إيجاد المنشأ القهري لا القصدي
للاعتبارات المزبورة  . مفرماید از باب اینه شارع اینها را ایجاد کرده بود و نبودش دست شارع است، منشأ اینها دست شارع
اعتباری نیست، این خلاصهی فرمایش مرحوم عراق جعل ی ،وینت شود جعلاست، م وئیم جعلاست، از این باب ب

است.

الات مرحوم امام به ديدگاه مرحوم عراقاش

 اینجا ما چند مطلب با مرحوم عراق داریم، مطلب اول مرحوم عراق مخواهند بفرمایند حقیقت حم و روح حم عبارت از
همان اراده است، امام رضوان اله تعال علیه در کتاب مناهج الوصول در جلد اول صفحه 353،[2] اگر یادتان باشد قبلا در دو
سه روز گذشته رد کردیم کلام مرحوم عراق را، امام اینجا سه اشال بر این مبنای مرحوم عراق دارد و مفرمایند شما که
مآئید حم را عبارت از اراده مدانید این مطلب درست نیست، چرا؟ دلیل اولشان این است که مفرمایند  الحق هو الأخير،
لشهادة العرف‌ و العقلاء بذلك‌، ألا ترى أنّه بمجرد صدور الأمر من المول يرى العبيد وجوب الإتيان من غير أن يخطر ببالهم كون
الأمر ناشئا من الإرادة؟! فنفس البعث‐ بأي آلة كان‐ موضوع لانتزاع الوجوب. مفرمایند مسئلهی حم ی امر عقلای است،
شارع که نمآید در حم تأسیس کند، ی معنای جدید شرع بخواهد بیاورد، مرویم سراغ عقلا؛ عقلا مگوید عبد وقت مولا
ی بعث را مکند مآید اطاعت را انجام مدهد، اصلا در ذهن عبد نمآید مولا اراده کرده! اراده در ذهن عبد و مخاطب
نمآید، آنچه در ذهن عبد است این است که به عبد مگوئیم چرا انجام مدهید؟ مگوید مولا گفت، او گفت! چرا انجام دادی؟
چرا ترک کردی؟ همه را به گفتن مولا مستند مکند، نه به ارادهی مولا، این ی اشال. این اشال را قبلا هم عرض کرده بودیم

که گفتیم بالوجدان اساساً در حم آنچه که موضوعیت دارد خود بعث مولاست.

اشال دوم این است که مفرماید شما این اشال را مرر خواندید در فلسفه مخصوصاً، مگویند الوجوب و الایجاب
کالوجود و الایجاد. وجوب و ایجاب مثل وجود و ایجاد است، یعن همانطوری که وجود و ایجاد دو چیز خارج نیستند با اسناد
به فاعل مگوئیم ایجاد و با قطع نظر از اسناد به علّت مگوییم وجود، در وجوب و ایجاب هم همینطور است. مرحوم امام به
مرحوم عراق مگوید اگر شما اسم این اراده را بخواه وجوب بذاری باید اسمش را ایجاب هم بتوان بذاری، در حال که

بالوجدان و بالبداهه اصلا به این اراده ایجاب نمشود گفت، با نفس ارادهی مولا ایجاب نمشود گفت.

اشال سوم این است که این ارتباط با بحث احام وضعیه هم پیدا مکند، مفرماید ما در احام وضعیه احام مثل ولایت،
حومت، قضاوت، ملیت، آیا متوانیم بوئیم اینها منتزعةٌ عن الإرادة. شما ی چیز دارید به نام ملیت، ملیت را از چه چیز
انتزاع مکنید؟ آیا از بِعت و اشتریت ملیت انتزاع مکنید یا اینه از ارادهِ بایع انتزاع مکنید، از همین انشاء انتزاع مکنید نه
از اراده، ولایت جعل ولایت، جعل منصب قضاوت، اینها هیچ کدام از اراده انتزاع نمشوند و احام وضعیه قسیم احام
تلیفیه است، اگرما بیائیم ی چیزی را در احام تلیفیه بوئیم الآن هم باید در احام وضعیه بوئیم. یعن امام مفرمایند اگر
شما گفتید احام تلیفیه مربوط به اراده است باید احام وضعیه هم مربوط به اراده باشد، در حال که بالوجدان احام وضعیه

مربوط به اراده نیست، این سه اشال. هر سه اشال هم متین و محم است.

اما اشال دوم اینه مگویند وجوب و ایجاب با هم تغایر ذات ندارند بله بالاعتبار است، همانطوری که وجود و ایجاد تغایر
اعتباری دارند، تغایر اعتباری یعن به لحاظ الإسناد إل الفاعل مگوئیم ایجاد، با قطع نظر از اسناد مگوئیم وجود، این روشن.
که هیچ کس وئید در حالوئید وجوب، پس باید به آن ایجاب هم بخواهید باین است که شما به اراده م ال مرحوم عراقاش

.ال بر اصل مبنای مرحوم عراققبول ندارد که به اراده عنوان ایجاب صدق کند. این سه اش

وصل اله عل محمد و آله الطاهرین



[1] ـ لن) دقيق النّظر يقتض خلافه و انه لا يرتبط باب التاليف بالأمور الجعلية إ بنحو من الادعاء و العناية كما سنشير إليه
(فان) الحقائق الجعلية عبارة عن اعتبارات متقومة بالإنشاء الناش عن قصد التوصل به إل حقائقها عل نحو يون القصد و
الإنشاء واسطة ف ثبوتها و من قبيل العلة التامة لتحققها بحيث لو لا القصد و الإنشاء لما كان لها تحقق ف وعاء الاعتبار المناسب
لها كما هو الشأن ف جميع الأمور القصدية كالتعظيم و التوهين و الملية و نحوها من العناوين الت يون الجعل المتعلق بها
مصحح اعتبارهما ف موطنها (و بذلك تمتاز) عن الأمور الاعتبارية المحضة الت تتبع صرف لحاظ المعتبر و تنقطع بانقطاعه
كأنياب الأغوال، و منها الأمور الادعائية ف موارد التنزيلات كالحياة و نحوها، فانها ليست مما يتعلق به الجعل بالمعن المتقدم و
لا كان لها واقعية و لا تقرر ف وعاء الاعتبار و ان إطلاق الجعلية عليها انما هو بمعن الادعاء (كما انها) تمتاز بذلك عن الأمور
الانتزاعية، إذ ه تابعة لمنشإ انتزاعها قوة و فعلية و لا تقوم لها بالجعل و الإنشاء (نعم) قد يون الجعل محقق منشأ انتزاعها فيما
إذا كان منشأ الانتزاع من الاعتباريات الجعلية كمفهوم المليةبالنسبة إل حقيقتها الحاصلة بالجعل و الإنشاء.و بعد ما عرفت ذلك
نقول: ان من المعلوم عدم تصور الجعلية بالمعن المزبور ف الأحام التليفية ف ش‌ء من مراتبها (اما بالنسبة) إل مرحلة
المصلحة و العلم بها فظاهر (و اما) بالنسبة إل لب الإرادة الت ه روح التليف، فلأنها من اليفيات النفسانية التابعة للعلم
بالمصلحة ف الش‌ء بلا مزاحم لمفسدة أخرى فيه أو ف لازمه فلا ترتبط بالإنشائيات (و هذا) الأمر بالإضافة إل الإنشاء المبرز
للإرادة، فانه أيضا امر واقع و كان من مقولة الفعل الخارج عن الاعتباريات الجعلية، فلا يبق حينئذ الأمر حلة الإيجاب و البعث
و اللزوم و نحوهما من العناوين المنتزعة من إبراز الإرادة بالإنشاء القول أو الفعل و هذه أيضا غير مرتبطة بالجعليات المتقومة
بالإنشاء و القصد (لأنها) اعتبارات انتزاعية من مرحلة إبراز الإرادة الخارجية، حيث ينتزع العقل كل واحدة منها من الإنشاء المظهر
للإرادة بعنايات خاصة (و لذا) يتف ف انتزاع تلك الأمور، و كذا ف حم العقل بلزوم الاتباع بصرف إنشاء الآمر بداع الاعلام
بإرادته و لو لم يقصد به مفهوم الطلب و لا خطر بباله عنوان البعث و الإيجاب، (و عليه) فلا أصل لما اشتهر و تداول ف الألسنة
من جعلية الأحام التليفية (نعم) لا بأس بدعوى الجعل فيها بمعن التوين و الإيجاد و لو بلحاظ إيجاد المنشأ القهري لا القصدي
للاعتبارات المزبورة، فانها بهذه الجهة تون تابعة لما بيد الشارع وضعه و رفعه و هو الطلب و الأمر الّذي هو عين إنشائه
الاختياري بالقول أو الفعل، فيون الغرض من جعليتها حينئذ مجرد احتياجها ف مقام انتزاع مفاهيمها إل الإنشاء المبرز للإرادة،
لا الجعلية بالمعن المتقوم بالقصد و الإنشاء من القول أو الفعل الجاري ف الأحام الوضعية كما هو ظاهر (هذا كله) ف الأحام

التليفية.
[2] ـ إنّما اللام ف أنّ الحم عبارة عن الإرادة، أو الإرادة المظهرة بنحو من الإظهار، أو نفس البعث الناش من إرادته، بحيث

تون الإرادة كسائر المقدّمات من مبادئ حصوله لا مقومات حقيقته؟
الحق هو الأخير، لشهادة العرف‌ و العقلاء بذلك‌، ألا ترى أنّه بمجرد صدور الأمر من المول يرى العبيد وجوب الإتيان من غير أن
يخطر ببالهم كون الأمر ناشئا من الإرادة؟! فنفس البعث‐ بأي آلة كان‐ موضوع لانتزاع الوجوب.و لأنّ الإيجاب و الوجوب واحد
ذاتا مختلف بالاعتبار، و الإرادةلا تون إيجابا و إلزاما بالضرورة، بل نفس العبث و الإغراء إلزام و إيجاب، و هو الحم.و لأنّ
الأحام التليفية قسيم الأحام الوضعية و قرينتها، و لا إشال ف أنّ الوضعيات لم تن من قبيل الإرادات المظهرة، فالولاية و
الحومة و القضاء و الملية و غيرها تنتزع من جعلها، و لا يمن أن يقال: هذا العناوين منتزعة عن الإرادة، أو عبارة عنها، و عن
مقام إظهارها، كما أنّ حم السلطان و القاض عبارة عن نفس الإنشاء الصادر منهما ف مقام الحومة و القضاء، لا الإرادة

المظهرة


