
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
« (بیع فضول) فقه » خارج فقه » کتاب البیع » كتاب البیع ‐ بر اساس تحریر الوسیلة 7

در تاریخ ۰۷ مهر ۱۳۹۲

دروس بیع ‐ بيع فضول
جلسه 9 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

خلاصه ی مبحث قبل

راض ری عقدی را منعقد کند اما در حین عقد و مقارن با عقد مالفضولتاً نسبت به مال دی بحث در این است که اگر کس
است، آیا این رضایت باطن مقارن که هیچ نحو ابراز نشده این رضایت که فقط قلب است اما تصریح نشده و بیان نشده، آیا
سبب مشود که این معامله از فضول بودن خارج شود و در نتیجه دیر نیازی به اجازهی لاحقه نداشته باشد و آثار باید بر آن
مترتب شود و وفای بر او واجب است؟ یا اینه این عنوان فضول را دارد و مشمول ادلهی فضول مشود، ملاحظه فرمودید
مرحوم شیخ در قسمت دوم از کلامشان شش دلیل اقامه کردند بر اینه این معامله فضول نیست و عمدهی این ادله این است
که به عموم «اوفوا بالعقود» و «تجارةً عن تراض» ایشان تمس کردند. در مقابل، فرمایش از مرحوم نائین و دیران بود که

بیان کردیم حالا در بحث امروز باید کلام مرحوم محقق اصفهان را در حاشیهی ماسب ذکر کنیم.

خلاصه اقوال چهار گانه در مسأله: 

اگر ما بخواهیم ی جمعبندی در اینجا نسبت به اقوال داشته باشیم؛ قول اول: قول شیخ است که مفرماید فضول نیست، قول
دوم قول مرحوم نائین است که مفرماید فضول هست و رضایت باطن معامله را از فضول بودن خارج نمکند، قول سوم
این تفصیل است که الآن مخواهیم از مرحوم محقق اصفهان بخوانیم. از بعض کلمات ی قول چهارم هم استفاده مشود

که در ذهن شریفتان باشد بعداً بیان مکنیم.

 قول سوم: کلام مرحوم اصفهان

فعلا مخواهیم کلام مرحوم اصفهان در جلد دوم حاشیهی ماسب صفحه 76 را بیان کنیم.[1] ایشان ابتدا مفرمایند: ما بوئیم
اجازه دو نوع است و دو فرض دارد، فرض اولش این است که بوئیم اجازه برای این است که عقدی که دیری انجام داده
استناد به مال پیدا کند به طوری که بوئیم این عقد بشود عقد المال، این عقد بشود عقد المجیز، گاه اوقات اجازه برای این
است. این کجاست؟ در آنجای که فضول آمده عقدی را روی مال مال منعقد کرده، وقت مال آمد اجازه داد این اجازه
محقّق استناد عقد به این مجیز مشود. الآن دیر العقد عقد المجیز مشود، اوفوا بالعقود شاملش مشود، این ی نوع اجازه
است. اما مفرماید نوع دوم اجازه جای است که مال خودش عقد را منعقد کرده اما مع ذل محتاج به اجازه است از باب

اینه این مال مال متعلق برای حق غیر است.

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/1677
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/101
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/44
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/42
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=4&a=29
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=5&a=1
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=5&a=1


مثال اول: مثلا راهن آمده عین مرهونه را فروخته در حال که عین مرهونه متعلّق حق مرتهن است، مرتهن باید اجازه بدهد حالا
این اجازهی مرتهن برای این نیست که این عقد را عقد مرتهن کنند بله مرهن ی حقّ نسبت به این مال دارد که این مال در نزد

او وثیقه بود، برای رعایت حقّش مگوئیم اجازه بدهد، این ی مورد.

مثال دوم: مفلس است؛ مفلس مال مالش هست اما ممنوع از تصرف در مالش هست چون مالش متعلّق حق غرماست، قرما
بر این مال حق پیدا کردند حالا اگر ی مفلس آمد خودش ی بیع را نسبت به مال خودش انشاء کرد و بعد مگوئیم قرما باید
اجازه بدهند، این اجازة القرما فقط برای مجرد این است که آنها ی حقّ به این مال دارند نه برای اینه این عقد بشود عقد

القرما.

مورد سوم: در وصیت زائد بر ثلث است؛ اگر موص آمد وصیت زائد بر ثلث کرد اینجا مگوئیم ورثه باید اجازه بدهند، این
اجازة الورثة نه از باب این است که آن عقد الموص بشود عقد الوراث، برای استناد عقد به وراث نیست، فقط ی حقّ پیدا

کردند اینجا.

مورد چهارم هم در عقد باکره است؛ در این عقد، دختر باکره اگر خودش رضایت داد و عقدی را خواند مگوئیم ولاش هم باید
اجازه بدهد، این اجازة الول به این معنا نیست که این عقد منصوب به این ول بشود و مستند به این ول بشود.

خلاصه کلام مرحوم اصفهان: پس مرحوم اصفهان مفرماید ما دو جور اجازه داریم، ی نوع اجازه اجازهای که موجب
شود عقد المجیز. نوع دوم اجازه اجازهای است که فقط برای این است که یشود و عقد مبه مجیز م استناد عقد فضول
حقّ برای غیر در اینجا موجود است، برای اینه آن حق رعایت شود مگوئیم غیر بیاید اجازه بدهد اما این اجازه سبب نمشود
آن عقد بشود عقد المجیز. بعد مرحوم اصفهان نتیجه مگیرد مگوید در آن اجازهی نوع اول که ما دنبال انتساب و استناد
هستیم، رضایت باطن کاف نیست، در اجازهی نوع دوم مفرمایند رضایت باطن کاف است. یعن اگر راهن در حین که دارد
نسبت به مالش عقدی را منعقد مکند در همان زمان اگر مرتهن راض باشد، این کاف است. مرتهن دیر بین خودش و بین
خدا حق اعتراض ندارد ولو بعد از آن زمان پشیمان هم بشود دیر اثری ندارد، ملاک این است که در حین عقد و مقارن با

تحقّق عقد این راض بوده.

ثمره بحث: این بحث کاربردی است و از جملهی موارد کاربردش در همین مثالهای است که مزنیم مخصوصاً در مورد
بودند، همه رضایت قلب ت زائد بر ثلثش، اگر همهی ورثه راضدر زمان حیات خودش مقارن با وصی موص ت، یوصی
داشتند، حالا بعد که موص از دنیا رفت بویند ما حالا پشیمانیم، روی مبنای مرحوم اصفهان به علت رضایت باطن که قبلا
داشته اند، اظهار عدم رضایت فعل فایدهای ندارد. اگر کس بوید بین این دو اجازه فرق نیست یعن بوید هم اجازهی نوع
اول که برای استناد است و هم اجازهی نوع دوم که فقط رعایتاً للحق است و برای استناد نیست، اگر فقیه آمد گفت در این دو

مورد فرق وجود ندارد، رضای باطن نه در قسم اول و نه در قسم دوم، رضایت باطن ورثه هیچ فایدهای ندارد.

تا اینجا فقط اصفهان به ما یاد مدهد که اجازه در عالم خارج دو جور است؛ دو مورد دارد، و ما بالوجدان مبینیم در مورد
اول اجازه برای انتساب العقد است و در مورد دوم برای انتساب العقد به مجیز نیست، این واضح است و ی امر وجدان و

ضروری است.

:کلام دوم مرحوم اصفهان

بعد از این بیان، مرحوم اصفهان مفرمایند:[2] انتساب دو نوع است، نوع اول من اسمش را مگذاریم انتساب ایجادی،



مفرماید انتساب ایجادی خودش یا مباشری است، مباشری یعن خود مال مگوید بِعتُ، انتساب ایجادیِ مباشری. نوع دوم
انتساب ایجادی تسبیب است، آن وقت مفرماید این انتساب ایجادی تسبیب هم دو نوع است، یا انتساب ایجادی تسبیب عقدی
است، که به وکالت مثال مزنند، موکل به وکیلش مگوید تو برو این عقد را بخوان، مفرماید اینجا خود موکل عقد را ایجاد
خارج است؟ به نحو عقد است. اما نوع دوم انتساب ایجادی تسبیب ه تسبیباً، تسبیبش هم به چه کیفیتکرده اما نه مباشرتاً بل
است مثال مزند کبیع العبد إذا أمره مولا، اگر مولا به عبدش گفت برو مال را بفروش، مولا عبد را نمآید وکیل کند، امر مولا
واجب الاطاعة است برای عبد، عبد ملزم است خارجاً، شرعاً بیاید این کار را انجام بدهد، حالا داریم تقسیم اصفهان را

مگوئیم.

پس انتساب شد ایجادی یا غیر ایجادی، ایجادی یا تسبیب است یا مباشری،  تسبیب هم یا عقدی است یا مباشری.

کس دهد، به یقبل از معامله اذن م که مال کنیم، در جای مقداری موارد را بررس فرمایند ما بیائیم یحالا همین جا م
مگوید من اجازه مدهم تو مال من را بفروش، آیا این اذن عنوان تسبیب را دارد؟ مفرماید نه، این اذن تسبیب نیست نه
تسبیبت عقدی است و نه تسبیب خارج! اما تسبیب عقدی نیست مفرماید بین اذن و وکالت فرق دارد، ی وقت من کس را
وکیل مکنم برو مال من را بفروش، ی وقت اذن مدهم. اذن به این معنا نیست که تسبیب عقدی در اینجا درست بشود،
مفرمایند روشن است که تسبیب عقدی نیست، از آن طرف تسبیب خارج هم نیست، حالا به ی کس اگر اذن داد ملزم
نیست که این کار را انجام بدهد، این ی ترخیص است، خارجاً یا به قول ایشان لابدیت و الزام ندارد، بل الإذن حقيقته

الترخيص و إرخاء العنان أو إظهار الرضا به، اذن ی رضایت است مگوید من به تو رضایع دادم، الزام به این کار نمکند.

پس داریم تحلیل مکنیم اگر مال قبل از معامله به کس اذن داد، این اذن تسبیب عقدی نیست، تسبیب خارج هم نیست، این
راجع به اذن. مآئیم سراغ اجازه.

حالا در همین اذن باز دقت کنید؛ مثال مزند مگوید اگر کس در اتلاف مال غیر اذن داد، این هم خودش ی فرع است،
ممن است از ی فقیه سؤال کنند، من به ی کس گفتم به تو اجازه مدهم برو فرش این آقا را آتش بزن، آیا اینجا متوانیم
بوئیم این اتلاف استناد به آذِن پیدا مکند، مفرماید نه. مجرد الاذن موجب استناد این اتلاف به آذن نمشود و لذا الآن من به
ی کس اذن دادم برو این مال را آتش بزن، چه کس ضامن است؟ خود آن متلف ضامن است، برای اینه اتلافش استناد به

آذن پیدا نمکند. این تحلیل که راجع به اذن مکنند.

بعد مفرمایند بیائیم سراغ اجازه؛ اجازه نه ایجادی مباشری است، مجیز که خودش عقد را انجام نداده و نه ایجادی سبب است،
این عقد را قبل از اینه مجیز خبردار شود رفته خوانده، نه سبب عقدی و نه سبب خارج است، مفرماید اجازه از قبیل
انتساب غیر ایجادی است، گفتیم اول تقسیم که مکنیم انتساب یا ایجادی است یا غیر ایجادی، مگوئیم جناب اصفهان این
غیر ایجادی را برای ما توضیح بدهید؛ مفرماید فقط مجرد ی اضافهای  بین این عقد و مجیز است، همین اندازه. ی اضافةٌ
مائ بین العقد و المجیز واقع مشود اما مجیز این عقد را ایجاد نرده لا مباشرةً و لا تسبیباً و لا بالتسبیب العقدی و لا بالتسبیب
الخارج، فقط مجرد ی اضافه است، مفرمایند حالا ما سؤال مکنیم در عقد فضول که دیری انجام مدهد مال بعداً

اجازه مدهد یا مال قبلا اذن داده، ما برای شما تا اینجا چ اثبات کردیم؟

اصفهان اعل اله مقامه الشریف اثبات کرد نه اذن که قبل از عمل است، نه اجازه که بعد از عمل است، در هیچ کدام انتساب
است ی د الاضافة کافت عقد مجرفرماید حالا که در صحاست، م د الاضافه کافایجادی نیست، در اذن و اجازه فقط مجر
اضافهای بین این عقد و این شخص باشد، مفرماید این مجرد الاضافه با رضایت باطن حاصل است، این مجرد الاضافه با
رضایت باطن حاصل است. بعد باز مرحوم اصفهان در دنبالهی کلامشان مؤیدی برای خودشان مآوردن مفرمایند حقیقت



اجازه چیست که بعض از این نات که الآن داریم عرض مکنیم آدرس کتاب البیع امام را خواهیم داد، امام از همین کلمات
مرحوم اصفهان دارد با ی اضافات دیری که ان شاء اله بیان مکنیم.

مرحوم اصفهان مگوید باز برای اینه ذهنتان روشنتر شود أجزت یعن چه؟ أجزت یعن العقد الصادر من الغیر را من اجازه
دادم نه اینه أجزت به این معنا باشد که من آن عقد را عقد خودم قرار دادم، أجزت به معنای انفذت است، انفاذ یعن آنچه که
غیر انجام داد را تأیید کردم، لذا مفرمایند با اجازه خودش ملیت جدید انشاء نمشود، ملیت با همان عقد آمده ما همین را
است، أجزت گوئیم ملزوم آن رضایت باطنفرماید: فهو من باب اظهار الملزوم بإظهار لازمه، م کنیم. مداریم انفاذ م
لازمهی این ملزوم است، آنچه در حقیقت دخالت دارد تلاش مرحوم اصفهان این است که حقیقت اجازه را برگرداند به رضایت
باطن، بعد مگوید چرا ی مقدار نزدیتر کنیم برای شما؛ مفرمایند و من الواضح أنّ الشرط بحسب لسان الدلیل هو الرضا لا
إظهار الرضا، شما که مگوئید لا یحل مال امرء مسلم إلا بطیب نفسه، آیا ما باشیم و ظاهر این دلیل، شرط رضا است یا اظهار
الرضا؟ رضاست، یعن طیب نفسه. اصلا تعبیر نفس دارد، نه اظهار این طیب، بطیب نفسه. و لذا مفرمایند فاظهاره إظهار

للشرط لا محقق للشرط، یعن: اظهار رضا اظهار آنست که شرط است اما این خودش محقق برای شرط نیست.

دو تا مطلب دیر در کلام مرحوم اصفهان باق مانده. حتماً جلد دوم حاشیه اصفهان صفحه 76 به بعد را مراجعه کنید.
مصباح الفقاهه ج2 ص632 و کتاب البیع امام خمین ج2 ص131 تا 139 را هم ملاحظه بفرمایید.

وصل اله عل محمد و آله الطاهرین

[1] ـ حاشیه الماسب للاصفهان، چاپ انوار الهدی، ج2 ص76: يمن أن يقال بالتفصيل بين ما إذا كانت الإجازة لتحقيق
استناد العقد إل من يملك التصرف حت يون العقد عقده، ليجب عليه الوفاء بعقده، و ما إذا كانت لجهة أخرى، بل لمجرد تعلّق
حق الغير كالعين المرهونة إذا باعها مالها، فإنّ إجازة المرتهن ليست لأجل تحقيق استناد العقد إليه مقدمة لوجوب الوفاء عليه،

بل لأنّ العين وثيقة فلا يجوز التصرف فيها بغير إذن المرتهن، فله الإذن ف إبطال حقه أو تأخيره.
و كما ف بيع المفلس فإن إذن الغرماء لتلك الجهة، لا لأن يون البيع بيعهم، و كما ف الوصية بما زاد عل الثلث فإنّ إجازة
الوارث ليست لتحقيق استناد الوصية إليهم، بل لا يعقل استنادها إليهم، و إ لزم نفوذها بعد موت الوارث المجيز، بل لمجرد نفوذ

وصية مورثهم به.
و كما ف عقد العبد لغير سيده فإنّ إجازة السيد لا توجب كون العقد عنه ليجب الوفاء عليه، بل لمجرد أن لا يون للعبد سلطان
ف قبال سلطان مولاه، و حينئذ فل مورد يعتبر الإجازة تحقيقا للاستناد فمجرد الرضا الباطن لا يحققه، و كل مورد يعتبر لا لتلك

الجهة يف فيه الرضا.
[2] ـ حاشیه الماسب للاصفهان، چاپ انوار الهدی، ج2 ص77: و التحقيق: أنّ الاستناد و الانتساب عل قسمين: أحدهما
بحيث يصدق عليه أنّه باعه و أوجد العقد، و ثانيهما أنّه عقده و بيعه، و الأول لا يون إ إذا كان الفعل مباشريا أو تسبيبيا، و
التسبيب إما عقدي أو خارج، و التسبيب العقدي كالتوكيل، فإنّ حقيقته الاستنابة ف التصرف، فيون بيع الوكيل بيع الموكل و
يصح أن يقال باعه بتسبيب عقدي، و التسبيب الخارج كبيع العبد إذا أمره مولاه، فإنّه ملزم شرعا و عرفا به، و كبيع الرعية إذا

أمرهم السلطان، فإنّه لا بد لهم منه، فيون أمره محققا للبيع تسبيبا.
و من الواضح أنّ الإذن فضلا عن الإجازة لا يحقق التسبيب، إذ ليس تسبيبا عقديا كالتوكيل، و لا تسبيبا خارجا لعدم اللابدية
المحققة للتسبيب، بل الإذن حقيقته الترخيص و إرخاء العنان أو إظهار الرضا به، و الإجازة ليست إ الثان، إذ لا يعقل الترخيص
فيما صدر قبلا، و لذا لا شبهة ف أنّ الاذن ف إتلاف مال الغير لا يوجب صدق من أتلف عل الآذن ف الإتلاف، فيعلم‐ من صحة
العقد اللازم انتسابه إل المالك بمجرد الإذن و الإجازة‐ أنّ الانتساب بنحو التسبيب غير لازم، بل يف فيه مجرد الإضافة إليه،

بحيث يقال إنّ العقد عقده حيث إنّه أذن فيه أو أجازه أو رض به.



و عليه يحمل ما ورد من (أنّ الضيعة لا يجوز ابتياعها إ عن مالها أو بأمر منه)  أو رض منه، أي مباشرة أو تسبيبا بأمره أو
بمجرد الانتساب بالرضا، و من الواضح أنّ قوله تعال اوفُوا بِالْعقُودِ ظاهر ف ذلك أي بعقودكم لا بما عقدتم، بعد الفراغ عن أنّه لا

يجب الوفاء بمطلق العقد، إذ من لا عقد له لا وفاء له.
و مما يؤيد ما ذكرنا أنّ الإجازة المتحققة بقوله «أجزت و أنفذت و أمضيت» ليست أمرا تسبيبا يتسبب به بإنشائه كالملية و
و كلها منتزعة عن مرتبة تأثير السبب ف ،الزوجية و أشباهها، بل مبدء أجزت و أنفذت و أمضيت هو الجواز و النفوذ و المض
مسببه، لا أنّها أمور تسبيبية، فليس حاصلها إ إظهار الرضا بما يلزمه من النفوذ المترتب عل تمامية العقد بلحوق الرضا، فهو من
باب إظهار الملزوم بإظهار لازمه، و من الواضح أنّ الشرط بحسب لسان الدليل هو الرضا لا إظهاره فاظهاره إظهار للشرط لا

محقق للشرط.


