
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » أمارات » قطع »

در تاریخ ۲۴ آبان ۱۳۸۵

امارات _قطع
جلسه 19 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين 

دليل و راه اول براى حرمت فعل متجري به را ذکر کرديم، و آن کلام مرحوم نائين قدس سره بود؛ مبن بر آن که اطلاق ادله نيز
شامل متجري مشود.

دليل دوم بر اصول بودن بحث تجري

راه دوم براى حرمت فعل متجري به نيز در کلمات مرحوم نائين در کتاب فوائد الاصول به صورت مفصل بيان شده است. قبل
از بيان اين دليل، لازم است اين نته را تذکر دهيم که بحث تجري را بايد مرحله به مرحله ذکر کنيم؛ و ببينيم آيا براى حرمت فعل

متجري به دليل داريم؟ اگر براى حرمتش دليل نداشتيم، آيا براى قبحش دليل داريم يا نداريم؟ و اگر هيچ کدام از اينها نبود، آيا
خود تجري حرمت دارد و شخص متجري استحقاق عقاب دارد يا ندارد؟

تاکنون ي دليل در حرمت فعل متجري به، به همراه اشالاتش را ذکر کرديم؛ و در بحث امروز راه دوم را بيان خواهيم کرد؛
نتيجه‌ اين دليل نيز حرمت فعل متجري به است؛ و همچنين طبق بيان که براى راه دوم ذکر م‌کنيم، بحث تجري مسأله اصوليه
م‌شود، همانونه که طبق راه اول، بحث از تجري ي مسأله اصول م‌شد. به عبارت دير، براى اين که اصول بودن بحث
تجري محفوظ بماند، دو راه در بين کلمات بزرگان وجود دارد که راه اول آن را بيان کرديم.اما راه دوم، اين راه به دو مقدمه

نيازمند است؛

اولين مقدمه اين است که در مسأله حسن و قبح اشياء، چنين نيست که با بروز عناوين چون قطع، تغييرى در آنها بوجود آيد؛
اگر فعل حسن است، قطع انسان در عنوان حسن آن هيچ تغييرى نمدهد و هيچ دخالت ندارد؛ و همچنين است در مورد قبح که

شخص اگر قطع داشته باشد، باز آن فعل، عنوان قبح را دارد؛ و اگر قطع هم نداشته باشد، متصف به قبح خواهد بود. بر خلاف
بعض موارد دير که سبب تغيير در عنوان حسن و قبح م‌شود؛ مثلا عنوان ضرر و نفع در باب صدق و کذب تغيير بوجود

م‌آورد؛ گفته مشود «الصدق حسن ما لم ين موجباً للضرر» ، اما اگر عنوان ضرر بر صدق عارض شود، مغير حسن بودن
صدق مشود و آن را به فعل قبيح تبديل مکند. پس، در اين مقدمه م‌خواهيم بوييم قطع و ساير اوصاف نفسانيه، تغيير يا
تبديل در عناوين واقعيه حسن و قبح ايجاد نم‌کنند؛ و در نتيجه، کس نمتواند ادعا کند که قطع او به خمريت مايع، سبب

مشود که آن مايع داراي عنوان قبح شود؛ چنين چيزي امان ندارد؛ و اين مسأله ي امر وجدان غير قابل انار و بسيار
واضح است. و در رسائل نيز آن را خواندهايد.

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/74
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/64
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


 مقدمه دوم نيز آن است که ترديدي وجود ندارد بر اين که در باب تجري، عمل که به عنوان تجري صادر م‌شود، کشف از
خبث سريره و باطن شخص م‌کند؛ فعل متجري کاشف از اين است که شخص داراي خباثت باطن است و از آن به قبح

فاعل تعبير مشود. اگر بخواهيم معناي قبح فاعل را روشنتر عرض کنيم، اين است که منظور از قبح فاعل، فقط صرف خبث
باطن نيست؛ چه بسا افرادى وجود دارند که فعل حرام انجام نم‌دهند، اما انسان م‌داند که خبث باطن دارند. بنابراين،

مقصود از قبح فاعل، فقط خبث باطن نيست؛ و قبح فاعل يعن اين که صدور فعل از فاعل، عنوان قبيح را پيدا مکند؛ قبح
فاعل يعن اين که فعل صادر از شخص م‌شود قبيح؛ شرب مايع که به نيت خمريت از شخص صادر مشود، عنوان قبيح را
پيدا مکند. در مقابل، معناي قبح فعل اين است که خود فعل با قطع نظر از صدور آن از فاعل، عنوان قبح دارد؛ خمر با قطع

نظر از اين که از اين فاعل صادر شود، عنوان قبح را دارد؛ به عبارت دير، قبح فعل يعن در خود فعل بما هو هو، قبح باشد.

نته‌‌اى که م‌خواهيم بيان کنيم اين است که وقت در کفايه يا رسائل از ما سؤال م‌کردند که قبح فاعل يعن چه؟ م‌گفتيم قبح
فاعل يعن خبث باطن و سوء سريره؛ اما در اينجا م‌خواهيم عرض کنيم که مجرد خبث باطن نمتواند که قبح فاعل باشد.
يعن کند؛ قبح فاعلنم دهد، هيچ کس نسبت به او تعبير به قبح فاعل‌را انجام نم سوء سريره دارد اما فعل حرام اگر کس

ممن است که فعل، ملاک حسن و مصلحت را داشته باشد، اما صدور فعل از اين فاعل قبح دارد. به عبارت دير، م‌‌فرمايند
بين قبح فعل وقبح فاعل اصلا تلازم وجود ندارد؛ ممن است در موردي فعل قبيح باشد اما صدورش از فاعل قبيح نباشد،

مثلا کس فر م‌کند که فلان عمل، عمل خوب و مصلحتدار است، در حالکه نم‌داند آن عمل صد در صد به ضرر جامعه
است، در اينجا خود فعل مفسده دارد اما صدورش از اين فاعل قبيح نيست؛ در شرع نيز اگر کس خيال کند انجام فعل که

داراي مفسده است، براى انسان لازم است، داراي قبح فاعل نيست؛ و از آن به انقياد تعبير مشود؛ عس اين نيز وجود دارد ـ
يعن قبح فعل نيست، اما قبح فاعل هست ـ مثل تمام موارد تجري؛ که مثلا فعل خارج شرب خمر نيست و مايع آب است،

بنابراين، ليس بقبيح؛ اما صدور فعل از اين فاعل ـ متجري ـ به نيت خمريت قبيح است.

داريم؛ اما بحث اين است که آيا اين قبح فاعل ي، قبح فاعلگوييم: ترديدي نداريم که در باب تجر‌بنابراين، در مقدمه دوم م
ملازمه با حرمت فعل متجري به را دارد يا نه؟ آيا قبح فاعل سبب حرمت فعل متجري به م‌شود يا نه؟ بحث از ملازمه است؛
چطور در باب مقدمه واجب گفته مشود که آيا بين وجوب ذىالمقدمه و وجوب مقدمه عقلا ملازمه وجود دارد يا نه؟ و يا آيا

بين امر به ش‌ء و نه از ضد ملازمه است؟ در بحث تجري نيز بحث از ملازمه است. از دير سو، همچنين در باب تجري
ترديدى نيست که قبح فاعل وجود دارد؛ بعد از اين دو مطلب اين بحث مطرح مشود که آيا قبح فاعل مستتبع حم شرع هم
هست؟ به دنبالش عقلا شارع بايد اين فعل را حرام کرده باشد يا نه؟ آيا بين قبح فاعل و حرمت فعل متجري به ملازمه است يا

نه؟

مرحوم نائين م‌فرمايند: ما بايد در دو صورت بحث کنيم؛ ي صورت اين است که آيا قبح فاعل با حرمت فعل متجري به
ملازمه دارد به همان ملاک حرمت واقع؟ يعن اين مايع اگر خمر بود و حرام، ملاک بوده که شارع خمر را حرام کرده است،

حال آيا قبح فاعل با حرمت فعل متجري به به همان ملاک ملازمه دارد؟ به عبارت دير، آيا به همان ملاک ادله عناوين اوليه
حرام است؟ صورت دوم نيز اين است که بوييم نه، قبح فاعل با حرمت فعل متجري به ملازمه دارد، اما به ملاک ديرى که
مخصوص باب تجري است؛ مثل تمرد بر مولا؛ بدين صورت که اگر مايع واقعاً خمر بود، به ملاک خمريت حرام مبود، اما

حالا که خمر نيست، مصداق تمرد بر مولا بوده و به اين مصداق حرام مشود.

اما بحث اول که آيا به دنبال قبح فاعل حرمت فعل متجري به مآيد به همان ملاک عناوين اوليه؛ نتيجه‌اش اين است که ادله
اوليه مثل «لا تشرب الخمر» اطلاق دارد، و اين اطلاق، هم شامل قبح فعل م‌شود و هم شامل قبح فاعل م‌شود. اطلاق «لا

تشرب الخمر» ، هم موردي را که مايع خمر واقع است و قبح فعل دارد را شامل مشود و هم موردي را که مايع خارج در
واقع خمر نيست و قبح فاعل است را شامل مشود. آيا ادله اوليه چنين اطلاق دارد يا آن که چنين اطلاق ندارد؟ کلام مرحوم



نائين در صفحات 42 و 43 به بعد از جلد سوم فوائد الاصول را حتماً ملاحظه کنيد، إنشاءاله روز شنبه عرض م‌کنيم.

بحث اخلاق: معاشرت با افراد ناشایست

امروز حديث را از امام صادق(ع) که اين ايام مصادف با شهادت آن بزرگوار است، عرض کنيم. امام صادق(ع) رئيس مذهب و
صاحب مذهب ماست؛ و ما افتخار داريم که اين مذهب، عنوان مذهب جعفرى را دارد. واقع اين است که ما آنطور که بايد و

شايد، ائمهمان را نشناختهايم؛ مراتب و مقامات که آن بزرگان نزد خداوند دارند را نشناختهايم. گاه برخ حرفها يا نظريات نيز
از بعض‌ افراد صادر م‌شود که براى انسان خيل رنج آور است و اين بزرگان را به اندازه افراد معمول تنزل م‌دهند. فقه را

ملاحظه کنيد که چه اندازه از امام صادق(ع) روايت داريم؟

از اول فقه ـ کتاب الطهارة ـ تا آخر آن که کتاب الديات باشد از امام صادق(ع) حديث داريم؛ آنهم نه ي حديث و دو حديث،
بله احاديث فراوان داريم؛ فقط در باب حج، تنها زرارة به امام صادق(ع) عرض م‌کند که من چهل سال است احام حج را از

شما سؤال م‌کنم و هنوز تمام نشده است؛ خانه‌اى که اعمال محدودى دارد، چرا بايد اين همه احام داشته باشد و اين مقدار
زمان به طول بشد؟ حضرت فرمودند: چه انتظارى داري! اين خانه دو هزار سال قبل از آدم محل طواف بوده است و تو با

چهل سال مخواه احام آن را متوجه شوى و بفهم! اين نسبت به فروع، در اعتقادات نيز از توحيد گرفته تا معاد، ملاحظه
کنيد که چه مقدار روايت از امام صادق(ع) نقل شده است؛ که انسان وقت بخواهد تصور کند اين همه معلومات از ي آدم

معمول قابل صدور است، امان ندارد که تا شخص به مبدأ وح متصل نباشد و به علم بارى تعال مؤيد نباشد، چنين مواردي
را بتواند پاسخ گويد؛ اگر از فقيه که تمام عمرش را در فقه گذرانده است نيز مسألهاي فقه سؤال شود، غالباً م‌گويند بايد

مراجعه مجدد بنند و بعد نسبت به آن اظهار نظر کنند.

ي از روايات که از امام صادق(ع) خطاب به سفيان رسيده، اين است که آن حضرت فرموده: «يا سفيان امرن والدى بثلاث
و نهان عن ثلاث فان فيما قال ل يا بن من يصحب صاحب السوء لا يصلح؛ فرمودند: ي از چيزهاى که پدرم به من سفارش

کرده، اين است که اگر کس با فردى که داراى بدى است معاشرت داشته باشد، نم‌تواند از بدى او محفوظ بماند. اين مطلب
براى ما طلبه‌‌ها واقعاً بسيار نته مهم است؛ وقت انسان تاريخ را م‌بيند، ملاحظه مکند که روحانيون و طلبه‌‌هاي که از اول
خودشان را ملازم و پيرو بزرگان ـ چه ح آنها و چه ميت آنها ـ قرار مدادند، تابع شيخ انصارى و شيخ طوس و شيخ مفيد و

سيد مرتض و علامه و فخر المحققين و ... که ترديدي نيست آنها واقعاً اسلام و دين را فهميده بودند، به درجات عال مرسند؛
اما بعض از طلبهها و روحانيون هم بودند که در مسيري غير از مسير اينها راه م‌روند؛ همراه افرادى هستند که اسلام را
نفهميده‌اند و عليه اسلام هم يا مقاله م‌نويسند و يا اشال و شبهه م‌کنند و هر روز نيز ي از احام اسلام را زير سؤال

م‌برند؛ کسان که با اين افراد نشست و برخواست کردهاند، از آنها تأثير پذيرفته‌اند و همان عقايد و افار را منتشر مکنند.

ي از نات که واقعاً براي ما طلبه‌ها مهم است، اين است که ديران در فر انسان تأثير مگذارند؛ در مسايل اعتقادى، فرى و
رفتار همنشين انسان تأثيرگذار است؛ اگر انسان با طلبه‌اى که تند مزاج است، بد دهن است و تعابير زشت را به راحت ،اخلاق
از دهانش خارج مکند، بنشيند، در او هم اثر م‌گذارد. گاه در مباحثات که ي گرفتار غرور علم بوده و به راحت در مسأله

اظهار نظر مکرد و اگر به او مگفتند که شيخ خلاف آن را گفته است، مگفت شيخ نفهميده است؛ ديده مشود که همين
روحيات در رفيق هم بحث او نيز اثر گذاشته و او هم کم کم اين حرفها را م‌زند. البته بذريم از اينه واقعاً خداوند متعال برکت

را از همه وجود چنين افرادي مگيرد.

م‌خواهم عرض کنم که اگر ديدىد هم مباحثهتان چنين تعابيرى دارد، بر خودتان خائف باشيد و بدانيد چه بخواهيد و چه



نخواهيد، در صورت که او خودش را اصلاح نند، رفتارش بر شما اثر سوء م‌گذارد. در مسائل اقتصادى هم همينطور است؛
ما گروههاي داشتيم که اهميت چندان به درس نمداند و دائماً در حال خريد و فروش و به دنبال تجارت و معامله بودند و يا

مهم است؛ ول هم قدرت جمع بين اينها را داشته باشد، خيل وييم بر خلاف شرع است؛ نه، اگر کسخواهيم ب‌که نم کارهاي
ي آدم با استعداد همين که در آن دايره قرار گرفت، به همان مسير خواهد رفت.

ي از گرفتاريهاي که امروزه وجود دارد، مسأله شرکت‌هاى هرم مثل گلدکوئيست است که برخ از طلبه‌هاى حوزه‌هاى
علميه را براى رسيدن به مقاصد خودشان صيد کردهاند؛ تاکنون خود من چند بار با اينها جلسه‌هاى چند ساعته گذاشتهام و ديدم

کس که از اين کار دفاع م‌کند، دو سه نفر از طلبه‌‌هاى حوزه هستند؛ چرا؟ براى اين که آن آدم اثر سوء خود را بر اين طلبهها
گذاشته است و به آنها گفته است که اين کار چه سود و منفعت دارد. طلبه‌‌اى که با نان پاک امام زمان(ع) که هيچ چيزى در

طهارت با آن قابل مقايسه نيست.

چند سال پيش کس آمد خدمت والد بزرگوار ما حساب و کتاب وجوهاتش را کرد؛ بعد که تمام شد، گفت: آقا من تقاضاي از
شما دارم؛ شما مخارج خودتان و اولادتان و زندگ شخصتان درسال چقدر است؟ ايشان فرمودند: براى چه اين سؤال را

م‌کنيد؟ گفت: م‌خواهم مخارج شخص را از همين پول مخمس خودم که خمس آن را جدا م‌کنم، بدهم. ما نيز آنجا نشسته
بوديم و منتظر که ايشان چه م‌فرمايند؛ ايشان بدون هيچ تأمل فرمودند: من از وقت که چشم باز کردهام سر سفره امام زمان(ع)
نشستهام و ي لقمه اين سفره را بر همه اموال شما ترجيح م دهم و هيچ لقمه‌‌اى را پاکتر از اين سراغ ندارم؛ البته منوط به اين
که طلبه باشم و بتوانم خدمت به دين کنم؛ مسأله بويم، درس بدهم و درس بخوانم. زندگ مکند، آن را رها کند به طمع اين که

ي سود حرام از اين راه بدست آورد؛ و دائماً هم به دنبال اين باشد که ي راه شرع براي آن پيدا کند.

اين همان است که امام صادق(ع) فرمود: «من يصحب صاحب السوء لا يصلح». ما بايد اين جمله را در اعتقادات، اخلاق و
زندگمان واقعاً مد نظر قرار دهيم، وقت ديديم کس اخلاق رذيله دارد، اگر م‌توانيم اصلاحش کنيم، بايد اصلاح کنيم و اگر

نم‌توانيم، خودمان را نجات دهيم. اين تعبيرى است که بايد هميشه مدّ نظرمان باشد تا إنشاءاله همه ما سالم بمانيم.


