
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » اصول عملیه » تنبیهات استصحاب (تنبيه اول تا چهارم) »

در تاریخ ۳۱ شهریور ۱۳۹۲

تنبیهات استصحاب
جلسه 5 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

 ليفو ت م وضعجامع بين ح

عرض کردیم وقت ما این تقسیم حم به تلیف و وضع را بپذیریم باید برای حم ی معنای کنیم که جامع بین تلیف و
وضع باشد و گفتیم این اشال بر مشهور اصولیین وارد است که در هنام که مخواهند حم را تعریف کنند یا حقیقت حم
را بیان کنند عمدتاً توجهشان به احام تلیفیه بوده، این تعاریف که اشاره کردیم و این چهار مبنای که در حقیقت حم وجود
م وضعح وئیم اصلاار کنیم بکه ما باید یا بیائیم تقسیم را ان معنا دارد، در حال لیفم تدارد اینها با توجه به خصوص ح
را مسامحتاً حم مگوئیم و واقعاً حم نیست! یا اگر حم وضع حم هست باید برای حم ی معنای جامع کنیم، آن معنای
جامع چیست؟ گفتیم الإعتبار الصادر من الشارع، آن اعتباری که از شارع صادر مشود اگر مربوط به افعال ملّف باشد من
حیث الإقتضاء و التخییر مشود حم تلیف اما اگر مسئلهی اقتضا و تخییر در کار نباشد یا خصوصیت برای فعل ملّف در

.م وضعکنیم به حآن نباشد، ما از این تعبیر م

گاه اوقات اعتبار از ناحیهی شارع نسبت به ی موضوع خارج است مثلا شارع مگوید هذا العمل فاسدٌ، نمتوانیم بوئیم
این متعلّق برای حم است، عمل فاسد که متعلق برای حم نیست، شارع مگوید هذا العمل فاسدٌ، این ی. گاه اوقات
اعتباری که شارع مکند نسبت به ی شء و شخص است، مثل اعتبار ملیت که شارع اعتبار مکند ملیت ی مال را،
عنوان برای ی اوقات اعتبار ی خواهیم عرض کنیم گاهاما م .یا حقوق شخص یا اشخاص، یا حقیق حالا یا برای ی
ماهیت است این هم ی از احام وضعیه است مثلا شارع مگوید برای این عمل که اولش تبیر است و آخرش تسلیم است با
این خصوصیات و با این جهات من عنوان صلاتیت را اعتبار مکنم برای این عمل که اول احرام است و بعد طواف و نماز
طواف تا آخر است، عنوان حج را اعتبار مکند، این هم ی از احام وضعیه مشود. یعن صلاتیت، صومیت، حجیت، اینها

خودش عنوان حم وضع را دارد.
نقد ديدگاه محقق نائين در مخترعات شرعيه

مرحوم محقق نائین بسیار إبا دارند از اینه ما اینها را بوئیم جزء احام وضعیه است، مفرماید اینها حم نیست که ما بوئیم
حم وضع است، نائین در همان جلد چهارم فوائد الاصول در صفحه 385 مفرماید این ماهیات مخترعهی شرعیه را ما
نمتوانیم بوئیم حم وضع، چرا؟ مفرمایند اصلا از مقولهی حم خارج است تا چه رسد به اینه ما ی از اقسام حم

بخواهیم قرارش بدهیم.

جواب که ما به مرحوم نائین مدهیم این است که شما حم را چه معنا مفرمائید؟ اگر حم را همان خطاب اله المتعلّق

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/1678
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/65
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


خطاب ،گوید هذه صلاةٌ، هذا صلاةٌ، هذا حجنیست، شارع م شود، در اینجا خطابکنید درست ملّف معنا مبأفعال الم
وجود ندارد. ول اگر آمدیم حم را این معنای که ما کردیم یعن الإعتبار الصادر من الشارع، چه کس الآن اعتبار کرده این

عمل را مگویند صلاة؟ شارع اعتبار کرده. چه کس اعتبار کرده مجموع این افعال را حج مگویند؟ شارع.

پس طبق این بیان که ما عرض کردیم ماهیات مخترعهی شرعیه هم عنوان حم وضع را پیدا مکنند، صلاة بودن، حج بودن،
اینها عنوان حم وضع را پیدا مکند.

(سؤال و پاسخ استاد): نائین و اصفهان (این دو بزرگوار) تصریح دارند ماهیات مخترعهی شرعیه عنوان حم وضع را ندارد.

نظر مرحوم امام در نقد ديدگاه محقق نائين

امام رضوان اله تعال علیه تصریح دارد حم وضع است، از بیان که مرحوم آقای خوئ در کتاب مصباح الاصول دارد، از
تعریف که ایشان مکند از آن هم استفاده مشود که این عنوان حم وضع را دارد. حالا ببینیم امام با مرحوم نائین چار
کرده؟ گفتیم نائین استدلال نرده فقط ی ادعا کرده مفرماید این ماهیات مخترعهی شرعیه اصلا حم برایش اطلاق نمشود.
امام در جواب مفرمایند این کلام که نائین گفته «فإنها» یعن فإن الماهیات المخترعه قبل تعلق الأمر بها و إن لم تن من
الأحام الوضعیة، امام مفرمایند ما قبول داریم قبل از اینه شارع بیاید وجوب را به نماز متوجه کند این نماز از احام وضعیه
نیست! لنّها لم تن قبله من الماهیات المخترعه لعدم کونها من المقررات الشرعیة حینئذٍ و إنما تصیر مخترعات شرعیة بعد ما
قررها الشارع ف شریعته، بعد از اینه شارع در شریعتش آمد اینها را متعلق حم قرار داد مشود احام وضعیه، مشود
مخترعات شرعیه، بجعلها متعلّقةً للأوامر، یعن بعد از اینه این نماز را متعلق امر قرار داد حالا مشود مخترع شرع. جواب که
امام از نائین مدهند این است و بعد ی تأییدی برای فرمایش خودشان م آورند و آن اینه مفرمایند مر جزئیت ی از
احام وضعیه نیست؟ بله، شما جزئیت را چه زمان مگوئید از احام وضعیه است؟ زمان که ی امری به ی مرکب تعلق
پیدا کند بعد بیائید جزئیت را به عنوان حم وضع انتزاع کنید، اما اگر امر به مرکب تعلق پیدا نند جزئیت نداریم، مفرمایند
همین حرف که در مورد اجزاء مزنیم در مورد کل هم مزنیم، یعن کل این صلاة قبل تعلق الأمر عنوان حم وضع را ندارد،

.شود مخترع شرعه امر به آن تعلق پیدا کرد مرا ندارد، بعد از این عنوان مخترع شرع

پس فرمایش امام در جواب نائین این شد که مفرماید حرف شما نائین قبل تعلق الامر درست است، قبل از اینه امر بیاید به
این نماز تعلق پیدا کند این فعل خارج عنوان حم وضع را ندارد، ی. مخترع شرع نیست، دو. اما بعد از اینه امر به آن
تعلق پیدا کرد این عنوان مخترع شرع را پیدا مکند و عنوان حم وضع را پیدا مکند و آمدند این کل و مرکب را به اجزاء
تشبیه کردند، فرمودند همانطور که برای جزئیت تا امر نباشد شما نمتوانید جزئیت را انتزاع کنید برای این مخترع شرع بودن
صلاة هم مسئله همینطور است ، قبل تعلق الأمر عنوان حم وضع را ندارد، عنوان مخترع شرع را ندارد، بعد از اینه امر به

.شود مخترع شرعآن تعلق پیدا کرد م

تامل بر  نقد مرحوم  امام 

ما مخواهیم ی حاشیهای بزنیم بر فرمایش امام؛ مخواهیم عرض کنیم شما نیائید مسئلهی مخترع شرع بودن را معلّق بر
تعلق امر کنید بله مگوئیم قبل از آنه شارع وجوب را بیاورد، شارع اعتبار نماز بودن برای این عمل کرده یا نه؟ شارع اعتبار
مکند بما أنّه شارعٌ، یعن به خاطر اینه بعداً مخواهد امر به آن متوجه کند، یعن نمخواهد کار لغوی کند که بوید من
همینطوری برای این فعل اعتبار صلاتیت مکنم بدون اینه هیچ اثری بر این اعتبارش مترتب شود، این اعتبار موضوع مشود
برای اینه بعداً امر به آن وارد کند، اما این اعتبار و این مخترع شرع بودن حقیقتش را از این امر اکتساب نمکند، قبل از



اینه امر بیاید چه کس به این عمل نماز گفته، چه کس اعتبار کرده که این عمل حج است؟ شارع، به چه عنوان؟ به عنوان أنه
شارع، مگوئیم همین مقدار کاف است و این عنوان حم وضع را پیدا مکند. (استصحاب، صفحه 67 به بعد)

امام رضوان اله تعال علیه به مرحوم نائین مفرماید حالا خیل سر اینه به این بوئیم حم، نمخواهد دعوا کنیم، منته این
من الوضعیات است یعن اگر هم به آن حم نوئیم این عنوان وضعیات را دارد. ما عرض کردیم که نائین حم را خطاب معنا
کرده و باید این تفسیر را عوض کند، حم یعن الاعتبار الصادر من الشارع بما أنه شارعٌ، و این را هم مگوئیم حم وضع، چه
ابای داریم؟ همانطوری که دیروز گفتیم و امام هم خودشان قبول کردند، شارع جعل النبوة برای نب اکرم صلوات اله علیه،
نبوت، امامت، رسالت، خلافت، ولایت، قضاوت، همانطوری که اینها حم وضع است. شارع جعل عنوان صلاتیت را برای
این عمل. منته آنجا اشخاص هستند، قضاوت و ولایت را خدا برای اشخاص قرار داده منته اینجا برای این شء خارج، این
مرکب خارج، شارع جعل کرده این عنوان را برای این. پس نتیجه مگیریم این ماهیات مخترعه هم عنوان حم وضع را دارد
و تعریف که ما کردیم، ما هم آمدیم برای اصل حم ی تعریف ذکر کردیم و برای حم تلیف مسئلهی اقتضا و تخییر مطرح
است، غیر از اقتضا و تخییر هر اعتبار دیری که از شارع صادر شده باشد بما أنّه شارعٌ این عنوان حم وضع را دارد، فقط
اینجا این نته را عرض کنم که امام در کلامشان فرمودند حم کل مقررٍ، همهی مقررات را فرمودند حم است. ذهن شریف
امام رضوان اله تعال علیه این بوده که حم را باید در ناحیهی مقررات و قانون جستجو کنیم، ما مخواهیم عرض کنیم نه،
مقررات و قانون؛ مر رسالت قانون است، مر نبوت که خود شما به عنوان حم وضع پذیرفتید مر قانون است؟ مر
خلافت ، اینه خدا بشر را خلیفهی خودش قرار داده قانون است؟ قانون نیست اما ی اعتبار است، ی اعتبار شرع من

الشارع است.

(سؤال و پاسخ استاد):

این جعل که در اینجا مگوئیم در آن انشاء و ایقاع است.
از این بیان که الآن در اینجا برای تعریف حم کردیم این مطلب که مشهور بین اصولیین است؛ اینه حم از ایقاعیات است،
حم از انشائیات است، اگر این حرف را بزنیم که در ذهن مرحوم اصفهان هم همین بوده، در ذهن نائین هم همین بوده،
معنایش این است که حم ی عنوان جعل را دارد یعن از جعلیات است، جعلیات به معنای انشائیات، اگر این شد نیاز به
انشاء و خطاب پیدا مکند، اما اگر ما مگوئیم مطلق اعتبار شارع. شارع قبل از اینه امری برای این نماز بیاورد اعتبار مکند
دارید؟ خطاب گوئید خدا انسان را خلیفه قرار داده، آیا آنجا انشائکه م این فعل را به عنوان صلاة. شما ببینید در آنجای
دارید؟ یا اینه خدا اعلام مکند، خبر است، اخبار مکند از اینه خدا انسان را خلیفهی خودش در روی زمین مداند،

نمگوید من از همین حالا جعل مکنم خلافت را برای تو، نه! انسان خلیفه است.

پس ما تعریف حم را ذکر کردیم، اقسام حم را ذکر کردیم. گفتیم عناوین مثل رسالت، نبوت و امامت همه داخل در حم
وضعاند و مرحوم نائین این را قبول نرد و امام پذیرفتند و ما هم به طبع امام پذیرفتیم. این سه. ما پذیرفتیم به طبع امام
رضوان اله علیه که مخترعات شرعیه، اینها هم حم وضعاند منته فرق بین عرض ما و فرمایش امام این است که امام
فرمود این ماهیات بعد تعلق الامر عنوان مخترعات شرعیه را پیدا مکنند، ما عرض کردیم نه! مخترع شرع به نفس اعتبار

است ولو امر هم تعلق پیدا نند اما شارع همین که بما أنه شارعٌ اعتبار مکند این عنوان مخترع شرع را پیدا مکند.

اعل است که مرحوم محقق عراق مقدار هم باید حوصله کنیم و آن کلام را برایتان نقل کنیم ، ی کلام خواهیم یاینجا م
اله مقامه الشریف دارد که اگر بخواهیم در ی عبارت کوتاه بوئیم امام و مرحوم آقای خوئ در ی طرف و آنهای که از این
دو بزرگوار تبعیت کردند که حتّ مخترعات شرعیه را مگویند احام وضعیة، از این طرف مرحوم عراق مفرماید ی مطلب
مشهور بین اصولیین است و آن اینه مگویند احام تلیفیه احام جعلیة، مفرماید مشهور اصولیون قائل به مجعول بودن و



جعلیت در احام تلیفیه شدند، مخواهند بفرمایند ما برای شما اثبات مکنیم این حرف باطل است.
ی تقسیم را مدهند و آن اینه، مرحوم عراق مفرمایند ما در شرع و عرف ی حقایق جعلیه داریم، این ی. ی اعتبارات
محضه داریم، دو. ی عناوین انتزاعیه داریم، سه. آن تقسیم که در روزهای اول از قول مرحوم نائین برای شما بیان کردیم،
نائین فرمود وجود یا واقع است یا اعتباری یا انتزاع، آنجا فرق بین اعتبار و انتزاع را هم گفتیم، کلام اصفهان هم در
انتزاعیات بیان کردیم اما این تقسیم هم حائز اهمیت است. به کتاب نهایة الأفار جلد 4 صفحه 88 مراجعه بفرمایید که ان شاء

اله فردا توضیح مدهیم.

وصل اله عل محمد و آله الطاهرین


