
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
« (بیع فضول) فقه » خارج فقه » کتاب البیع » كتاب البیع ‐ بر اساس تحریر الوسیلة 7

در تاریخ ۰۶ مهر ۱۳۹۲

دروس بیع ‐ بيع فضول
جلسه 8 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

خلاصه بحث قبل

بحث در این است که اگر در حین عقد فضول مال راض باشد، مرحوم شیخ در قسمت دوم کلامش فرمود به نظر ما این
فضول نیست و شش دلیل بر مدعای خودش اقامه کرد، دلیل اول را مرحوم نائین مناقشهای داشتند و ما از مرحوم شیخ دفاع
کردیم و خلاصه این شد که در اوفوا بالعقود ما چیزی به نام اوفوا بعقودکم نداریم، در اوفوا بالعقود ما باید ببینیم مقتضای ادله
چیست؟ ی دلیل مگوید اوفوا بالعقود که خلاصهاش این است که عقودی که جاریةٌ عل اموالم، عقودی که مربوط به
اموالتان است، این روشن است. و آن دلیل هم که لا یحل مال امرء مسلم إلا بطیب نفسه، مگوید باید طیب نفس باشد، پس باید
ی عقدی جاری بر مال باشد حالا یا خود انسان جاری کند یا وکیل انسان و یا فضول؛ و اگر طیب نفس باشد این تمام است.
ما فضول را به چه عقدی مگوئیم؟ به عقدی مگوئیم که هنوز محتاج به ی چیز اضافهای باشد الآن وقت معاملهای روی مال
ما واقع مشود ما هم مفروض این است که قلباً راض هستیم، اینجا دیر وجه ندارد که ما بوئیم این عقد هنوز کمبود دارد،
چه کمبودی در این عقد وجود دارد؟ پس اوفوا بالعقود را ما باید ذهنمان را از آنچه که در برخ از کلمات آمده که أی أوفوا

بعقودکم خال کنیم.

نظر مرحوم سید یزدی: 

ی کلام را مرحوم سید یزدی در جلد دوم حاشیه ماسب صفحه 108 دارد که مفرماید:[1] این اوفوا بالعقود را ولو ما بیائیم
با ادلهی رضا مقید کنیم بوئیم «اوفوا بل عقدٍ واقع عل مال»، بعد با ادلهی لا یحل مقید کنیم به رضایت. اما باز مفرماید
«لابدّ من المقارنة» باید این رضایت مقارن باشد. مفرمایند مراد این نیست که اگر ی عقدی بود و رضایت هم بود کاف است،
کنند که شما این روایاتعن الرضا، تشبیه م ءعن الرضا و ناش عقدی که صادر فرماید مقارنه یعنمقارنه باید باشد، بعد م
که دارید لا عمل إلا بالنیة، لا صلاة إلا بطهور، متوانید بوئید لا عمل إلا بالنیة یعن ی عمل باشد و ی نیت، ولو این عمل
صادر از نیت هم نباشد، اینطور معنا نمکنید مگوئید لا عمل إلا بالنیة یعن کل عمل صادرٍ من النیة، این معتبر است. لا صلاة

.صدرت من الطهارة، صدرت عن طهارة الصلاة الت إلا بطهورٍ یعن

پس سید ی مطلب دیری را اینجا ادعا مکند. نائین فرمود: «عقودکم»، ما این را رد کردیم. سید مفرماید بالأخره این عقود
اگر عقودکم هم نباشد ی ادلهی اوفوا بالعقود داریم، ی ادلهی لزوم رضایت داریم، اما این دو تا دلیل نتیجهاش این مشود
العقد الصادر من الرضا، الآن اینجا فضول دارد عقد را جاری مکند، مال هم قلباً راض است، رضایت هست و عقد هم بر
مال مال واقع مشود اما این عقد صادر عن الرضا نیست، این به درد نمخورد، باید عقد صادر عن الرضا باشد، پس نتیجه

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/1677
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/101
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/44
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/42
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=5&a=1
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=5&a=1
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=5&a=1
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=5&a=1
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=5&a=1
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=5&a=1


این مشود که نظر سید این است اوفوا بالعقود یعن اوفوا بالعقود الصادرة من الرضا، صادر از رضا کجاست؟ جای است
که این رضا به نحوی انشاء شود که آن طرف مقابل و فضول بداند که این راض است، اما اگر انشاء نشود، رضایت رضایتِ

قلب باشد این کاف است. آیا این فرمایش مرحوم سید درست است؟

بررس کلام مرحوم سید یزدی: 

ما همانطوری که به مرحوم نائین اشال کردیم گفتیم کجای این آیه دارد اوفوا بعقودکم، لذا اگر خودتان عقد را منعقد کنید
شامل آیه است، اگر وکیلتان منعقد کند آیه شاملش هست، همه اینها داخل در آیه است، حالا دیری هم اگر کرد این عقد مربوط
به مال شما مشود، ادلهی رضا مگوید رضایت باید باشد، شما مگوئید عقودکم، قرینهای نداریم که آیه را اینطور معنا کنیم،
ی. بوئیم اوفوا بالعقود یعن عقودی که صادر من رضایتم این هم در آیه نداریم، آیه مگوید اگر این عقد بخواهد صحیح و
تمام باشد باید ی رضایت باشد اما اینه این عقد صادر از رضایت باشد کجای آیه است؟ کجای ادله است؟ لذا به نظر ما تا

اینجا فرمایش مرحوم شیخ در دلیل اول تمام است.

جمع بندی دلیل اول شیخ انصاری:

پس تا اینجا سه مبنا شده؛ ی مبنای شیخ که ما از کلام ایشان استفاده مکنیم اوفوا بالعقود یعن بالعقود بعلاوهی رضا، ندارد
عقودکم یا العقود الصادرة من رضایتم، مبنای دوم عقودکم است و مبنای سوم العقود الصادرة من رضایتم است، مبنای دوم

و سوم به نظر ما هیچ دلیل برایش نداریم و همان مبنای اول درست است.

دلیل دوم شیخ انصاری:

دلیل دوم شیخ تمس به تجارةً عن تراض بود؛ شیخ مفرماید تجارت الآن واقع شده و فضول کاری که انجام مدهد تجارت
است و خود مال هم فرض این است که رضایت باطن دارد، تراض را مشهور به همان رضایت باطن معنا کردند، حالا ما در
سال گذشته در بحث بیع مره گفتیم تراض اصلا کاری به رضایت قلب ندارد و مربوط به رضایت انشائ است، حالا فعلا کاری
است اینجا تجارت واقع شده و رضایت باطن روی مبنای مشهور که تراض همان رضایت باطن به آن تفسیر نداشته باشید ول

هم موجودةٌ، پس عقد مشود تام، عقد دیر متوقف بر چیزی نیست.

:ال مرحوم نائیناش

در لزوم اعتبار استناد به مال ،المال اعتبار الاستناد إل فرمایند:[2] این آیه اظهر است فال به مرحوم شیخ مدر اش نائین
از آیه اوفوا بالعقود اظهر است، چرا؟ مفرمایند تجارت به معنای تسب است، تسب سه جور است؟ یا بالمباشره است یا
بالاذن است، اذن انشائ، مگوید اَذِنت که همان وکالت باشد یا بالاجازه است که اجازه بعد العمل است، اما ادعای نائین این
است که رضایت باطن تسب نیست لأنه لا یسیر به التجارة من الغیر تجارةً له، ی تجارت دارد غیر انجام مدهد این شخص

هم راض است، تجارت من الغیر تجارت برای انسان واقع نمشود. نمشود گفت که این شد تجارت شما.

:کلام مرحوم نائین بررس

کجای این عبارت دارد تجارت صادرهی از شما، شما وقت گوئید تجارت، اولاگوئیم قبول داریم شما مم ما به مرحوم نائین

http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=5&a=1
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=5&a=1
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=5&a=1
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=5&a=1
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=4&a=29
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=5&a=1


مگوئید التجارة تجارکم یا التجارةالصادرة منم، آن وقت مگوئیم یا باید بالتسبیب باشد یا بالمباشره باشد، ول آیه مگوید إلا
، کجای آیه دارد تجارت که صادر از شماست، شما آن را مآورید مفروض مگیرید و بعد مگوئید این تجارت أن تون تجارةً

دیر تجارت این آقای راض و آقای مال نمشود، آیه مگوید ما دو چیز مخواهیم تجارت و رضایت.

دلیل سوم شیخ انصاری:

دلیل سوم مرحوم شیخ تمس به لا یحل است، شما ذهنتان را متمرکز کنید، بالأخره مخواهیم ببینیم که آیا به این معامله
مشود گفت فضول یا همان فرمایش شیخ را بوئیم که خارجةٌ عن الفضول، شیخ ادله مآورد برای خروج از فضول، به نظر
ما تا اینجا این دو دلیل شیخ تمام است. تمس به لا یحل مکند مفرماید لا یحل مال امرء مسلم إلا بطیب نفسه، اینجا طیب

نفس وجود دارد، رضایت تمام است، وقت که طیب نفس وجود دارد معامله تمام است.

اشال اول مرحوم نائین به دلیل سوم شیخ انصاری: 

نائین مفرماید:[3] اولا این حدیث فقط در مقام بیان این است که بوید طیب در معامله دخالت دارد، نه اینه بوید مجرد طیب
کفایت مکند. همان طور که لا صلاة إلا بطهورٍ، به این معناست که طهارت در نماز دخالت دارد اما به این معنا نیست که تمام

شرایط و خصوصیت مال طهارت است.

:ال اول مرحوم نائیناش بررس

جواب به مرحوم نائین این است که مر شیخ فرمود ما از لا یحل استفاده مکنیم که مجرد طیب کاف است، شیخ مفرماید
ی عقدی واقع شده، این عقد بر مال این مال واقع شده فرض هم این است که طیب وجود دارد، شیخ چه زمان ادعا کرد که
مجرد طیب کفایت مکند، نائین در اشال اول به شیخ مفرمایند این حدیث یدل عل دخالة الطیب و لا یدل عل أنّ مجرد
الطیب کافٍ، مگوید شیخ هم این را قبول دارد. حالا اگر کس روی مال انسان عقدی منعقد نرده بود ول مال راض است

که این مال به دیری منتقل شود، شیخ مگوید اینجا عقد واقع شده؟ معامله واقع شده؟ ابدا.  پس این اشال اول وارد نیست.

اشال دوم مرحوم نائین به دلیل سوم شیخ انصاری:

ت وضعیه ندارد، این مبنایلیفیه دارد، دلالت بر حلیـت تفرماید:[4] این روایت فقط دلالت بر حلیاست، م ال دوم مبنایاش
است و اگر کس گفت این حدیث دلالت بر صحت و فساد که از احام وضعیه است ندارد! فقط دلالت دارد که تصرف و
خوردن مال کس، آوردن و انتقال دادنش آیا تلیفاً حلال است یا نه؟ فقط بر همین دلالت دارد دیر از محل استدلال ما خارج

مشود، پس این دلیل سوم هم تام است.

دلیل چهارم شیخ انصاری را مرحوم نائین در آخر جواب داده که خودتان آن را مراجعه کنید، نیازی به اینه ما آن را بیان کنیم
ندارد.

دلیل پنجم شیخ انصاری:

را عرض کردیم، رسول خدا(ص) ی است، شیخ چطوری استدلال کرد؟ داستان عروهی بارق به روایت عروهی بارق تمس

http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=4&a=29
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=4&a=29


شاتش را فروخت به ی شات بخرد و بیاورد، عروه آمد بازار و با این دینار دو شات خرید، ی دینار دادند به عروه که برود ی
دینار، آمد خدمت رسول خدا هم ی دینار را داد و هم شات را، آن وقت اینجا عروه ی شراع کرده و ی بیع کرده، در اینه
بیعش بیع فضول است تردیدی نیست، خریده، بعد آمده ی از این گوسفندها را به ی دینار فروخته، پس بیعش مسلّم بیع
فضول است، عروه گوسفند را داده ودینار را قبض کرده، اقباض کرده است شات را، قبض کرده است دینار را، اما چون
مدانسته رسول خدا راض است، چون علم به رضایت باطن پیامبر داشته و پیامبر هم از این قضیه خبری نداشته، به او هم
اجازه نداده بود که این کار را بن، پس معلوم مشود که فضول نبوده، همین که مدانسته رسول خدا راض است و بعداً هم

پیامبر حرف نزدند خودش دلالت بر این مکند که رضایت باطن کاف است.

اشال مرحوم نائین به دلیل پنجم شیخ انصاری: 

مرحوم نائین جواب مدهد:[5] که عروه وکیل مطلق رسول خدا در سوق بوده، یعن اینطور نبوده که نسبت به آن، حت شراع
اول، ما مگوئیم باید با ی دینار ی گوسفند مخریده، دید که مصلحت است و مشود با آن دو گوسفند خرید و خریده!
وکیل تام رسول خدا بوده و اصلا تصرفات عروه تصرفات فضول نبوده، اما عمده آن دلیل آخر شیخ است، البته عرض کنم که
دلیل چهارم شیخ را نائین متعرض نشده، ما دل عل أن علماً مولا بناح العبد ما داریم اشالات نائین را مگوئیم؛ دلیل پنجم

هم مسئله عروه بود.

دلیل ششم شیخ انصاری:

دلیل ششم، شیخ مفرماید فقها وقت به عباراتشان مراجعه مکنیم مگویند معاملهی فضول تمام شرایط را دارد الا رضا
المال حالا مفروض ما این است که اینجا رضایت مال موجود است، پس این نباید فضول باشد.

اشال مرحوم نائین به دلیل ششم شیخ انصاری:

نائین در اشال به شیخ مفرماید:[6] جناب شیخ اینجا شما این عبارت فقها که این رضا را به آن رضایت باطن معنا کردید
اشتباه است، این رضا به معنای اختیار است. مفرمایند رضا در این کلمات به معنای اختیار است نه به معنای طیب نفس،
کمن اختاره المرتضاه، یا در عبارت فقها آمده فذل اوقات در عبارات فقها آمده کمن ارتضاه المرتضاه، یعن فرمایند گاهم
رضاً منه، یعن اختیار، یا دارند و رضیم، در رضایت جامعهی کبیره، رضیم خلفاء، ایشان اینجا دارد و من جای دیر هم
ندیدم این را. به امام رضا علیه السلام چرا مگویند رضا؟ راض است، لغت مگوید. لأن المأمون اختاره للولایة، امام رضا(ع)

را که میویند رضا، چون مأمون اختاره للولایة، این وجه تسمیهی امام رضا علیه السلام.

:کلام مرحوم نائین بررس

در معاملات فضول ر رضا به معنای اختیار آمده وقتجای دی اگر ی ،جواب این است که این تعجب است از مرحوم نائین
مگویند الشرایط کلّها حاصلة إلا رضاً مال، این رضا یعن اختیار؟ نه، یعن رضایت باطناش، این رضا یعن آنه رضایت
گوئیم در جایباشد، م است که خود عاقد مال است که جزء شرایط است، اختیار هم جزء شرایط است اما در جای باطن
که عاقد مال است مگوئیم این مال باید اختیار هم داشته باشد. بنابراین بسیار از مرحوم نائین تعجب است، اینجا چطور

ایشان آمده این را به این تفسیر کردند.

جمع بندی بحث: ما فراموشمان شد نائین آن دلیل چهارم شیخ را آخر جواب داده که خودتان آن را مراجعه کنید، نیازی به



اینه ما آن را بیان کنیم ندارد. به نظر ما اشالات مرحوم نائین بر شیخ درست نیست.

داده که من ی تفصیل اسب صفحه 76 آمده یدر جلد دوم حاشیه م اما مرحوم محقق اصفهان :کلام مرحوم اصفهان
اشارهای کنم. ایشان تفصیل مدهد مفرماید:[7] در عقد فضول اجازه دو نوع است، ی نوع لتحقیق استناد العقد إل من
یمل التصرف است، حتّ یون العقد عقده، اما نوع دوم لمجرد تعلّق حق الغیر است. مفرماید ما در عقد فضول اجازه دو
نوع است، ی نوعش این است که مخواهیم عقد فضول را عقد خودمان قرار بدهیم، ی نوع این است که معاملهای است که
نیاز به اجازه دارد اما نمخواهیم آن را عقد خودمان قرار بدهیم بله از اول عقد خودمان هست، لمجرد تعلق حق الغیر است،
مفرماید در آنجای که راهن مآید عین مرهونه، که مل راهن است را ... یعن مال خودش را برمدارد مفروشد ما بوئیم
نیاز به اجازهی مرتهن دارد، چون مرتهن ی حقّ پیدا کرده، اینجا دیر اجازه نمخواهد بیاید این عقد را عقد این کند، این عقد

از اول حق این شخص هست.

وصل اله عل محمد و آله الطاهرین

[1] ـ حاشیه الماسب، چاپ موسسه اسماعیلیان، ص 134: عل فرض كون المراد أوفوا بل عقد واقع عل مالم نقول بعد
التّقييد بالرضا لا بدّ من المقارنة إذ ليس المراد أوفوا بالعقد و الرضا بل المراد أوفوا بالعقد الصادر عن رضاكم أ لا ترى أنّه
المفهوم من الشرط ف سائر المقامات من مثل قوله صل اله عليه و آله و سلم لا عمل إ بنية و قوله صل اله عليه و آله و سلم
لا صلاة إ بطهور و نحو ذلك فما يستفاد منه اعتبار كون الفعل مقرونا بالنّية أو بالطهور فذا الحال ف مثل قوله صل اله عليه
) و بالجملة ) أو قوله تعال (اوفُوا بِالْعقُودِ عيالْب هال لحا) د بقوله تعالبطيب نفسه المقي مال امرئ إ و آله و سلم لا يحل
الاستدلال بالعمومات متوقّف عل أحد الأمرين إما كون المراد منها أوفوا بل عقد من كل شخص و كون المستفاد من دليل

الرضا اعتبار وجوده ف أي وقت كان بحيث يصير الحاصل أوفوا بالعقد و الرضا و هو كما ترى.
[2] ـ منیه الطالب، چاپ محمدیه، ج1 ص 210: و أما قوله تعال: «ا انْ تَونَ تجارةً عن تَراضٍ» فهو أظهر ف اعتبار الاستناد
إل المالك لأنّ التّجارة بمعن التسب و لا يون التسب منه إ بالمباشرة أو الإذن أو الإجازة و الرضا الباطن ليس منها لأنه لا

يصير به التّجارة من الغير تجارة منه.
[3] ـ منیه الطالب، چاپ محمدیه، ج1 ص 210: و أما قوله علیه السلام: «لا يحل مال امرئ إ بطيب نفسه» ففيه: أولا أنّه ليس
إ ف مقام بيان اعتبار الطّيب و الرضا لا ف مقام بيان أنّ مجرد الطّيب كاف فهو نظير قوله علیه السلام: «لا صلاة إ بفاتحة

التاب» و «لا صلاة إ بطهور».
[4] ـ منیه الطالب، چاپ محمدیه، ج1 ص 210: و أما قوله علیه السلام: «لا يحل مال امرئ إ بطيب نفسه» ففيه ... ثانيها:
الحلية ف المقام ه الحلية التّليفية أي إنّ التصرف بالأكل و الشّرب و نحوهما ف مال الغير لا يجوز إ برضاء ماله و كلامنا

.ف الوضعنفوذ التصر ف
[5] ـ منیه الطالب، چاپ محمدیه، ج1 ص 210: و أما قضية عروة فلا دلالة فيها أصلا لاحتمال كونه وكيلا مفوضا.

[6] ـ منیه الطالب، چاپ محمدیه، ج1 ص 210: و أما كلمات الأصحاب فالرضا المذكور فيها هو بمعن الاختيار لا طيب النّفس
فإنّه يطلق عل الاختيار أيضا و من ذلك قول السيد ف الدرة كما ارتضاه المرتض و قوله ع فذلك رضا منه الوارد ف أنّ إحداث
ذي الخيار يوجب سقوط خياره و قوله ع و رضيم خلفاء و قول العامة إنّما سم الرضا عليه السلام بالرضا لأنّ المأمون اختاره
ول العهد فقولهم إنّ الشّرائط كلّها حاصلة إ رضا المالك أي إ اختياره فلا شبهة أنّ الاختيار معن إنشائ لا بدّ من حصوله

.أو قول اشف فعلب
[7] ـ حاشیه الماسب للاصفهان، چاپ انوار الهدی، ج2 ص77: يمن أن يقال بالتفصيل بين ما إذا كانت الإجازة لتحقيق
استناد العقد إل من يملك التصرف حت يون العقد عقده، ليجب عليه الوفاء بعقده، و ما إذا كانت لجهة أخرى، بل لمجرد تعلّق
حق الغير كالعين المرهونة إذا باعها مالها، فإنّ إجازة المرتهن ليست لأجل تحقيق استناد العقد إليه مقدمة لوجوب الوفاء عليه،

http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=5&a=1
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=275


بل لأنّ العين وثيقة فلا يجوز التصرف فيها بغير إذن المرتهن، فله الإذن ف إبطال حقه أو تأخيره.


