
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » أمارات » قطع »

در تاریخ ۲۳ آبان ۱۳۸۵

امارات _قطع
جلسه 18 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين 

خلاصه دليل روز گذشته

ملاحظه فرموديد که اولين بيان براى اين که فعل متجري عنوان حرمت پيدا کند، اين است که قائل شويم ادله و مخصوصاً ادله
محرمات داراي اطلاق هستند و اين اطلاق، شامل متجري نيز م‌شود. خلاصه دليل که در کلمات مرحوم نائين ذکر شده، اين
است خود فعل واقع خارج نم‌تواند متعلق تليف قرار گيرد، چرا که خود فعل من حيث هو، از دايره قدرت واختيار ملف
خارج است؛ و به همين جهت، تليف واقعاً و باطناً به اراده واختيار ملّف تعلق پيدا مکند؛ «لا تشرب الخمر» يعن «لا تختر

شرب الخمر». مقدمه دوم اين بود که اراده تحقق ندارد مر جاي که ملف علم دارد و در فرض جهل اراده محقق نمشود؛ علم
نيز موضوعاً در اراده دخالت دارد؛ هرچند که نسبت به فعل خارج طريقيت دارد. بنابراين، تاعلم نباشد اراده به هيچ عنوان

محقّق نم‌‌شود.

نتيجه اين کلام اين مشود که اگر بخواهيم بوييم «لا تشرب الخمر» اطلاق دارد و شامل متجري نيز م‌شود ـ (مثلا شخص به
خمريت مايع قطع پيدا کرده و آن را به عنوان اين که خمر است، مخورد؛ لن بعداً معلوم مگردد که آن مايع خمر نبوده

است) ـ و چنين نتيجه بيريم که فعل متجري به حرام، و متجري حقيقتاً عاص است، نه اين که حماً عاص باشد، بايد بوييم
در «لا تشرب الخمر» اولا تليف به اراده تعلق پيداکرده است و ثانياً علم در اراده به نحو موضوع صفت دخالت دارد؛ و اگر

ي از اين دو نباشد، مدّعا ثابت نم‌شود. اگر بوييم تليف به فعل خارج تعلق پيدا کرده است، هرچند که بوييم علم در اراده
به نحو موضوع صفت دخالت دارد، مدعا ثابت نم‌شود؛ و بالعس، اگر بوييم تليف به اراده تعلق پيدا م کند، اما علم که

در اراده موضوع است، موضوع طريق است، اينجا حقيقتاً آنچه که متعلق م‌شود همان فعل خارج است و مدّعا ثابت
نمشود؛ و در نتيجه، متجري به حرمت ندارد.

اشالات وارد بر اين بيان

پنج اشال بر اين بيان وارد است که برخ از آنها در کلمات خود مرحوم نائين اعل اله مقامه الشريف وجود دارد.

اشال اول و دوم: اين است که سخن شما مبن بر اين که تليف به اختيار تعلق دارد و به فعل خارج تعلق ندارد، باطل است؛
براى اينه اولا گاه ملف فعل را انجام م‌دهد، اما از اراده و اختيار بطور کل غافل است؛ هنام که مايع را بر م‌‌دارد و

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/74
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/64
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


مخورد، هيچ توجه ندارد که آيا خوردن آن را اراده کرده است و آن را با اختيار و اراده مخورد يا نه؟؛ چيزى که غالباً مورد
غفلت است، چونه متواند متعلق تليف باشد؟ ثانياً طبق اين مبنا که احام تابع مصالح و مفاسد است، مصالح و مفاسد،

چونه در اختيار تصور م‌شود؟ مصلحت و مفسده در فعل خارج کاملا قابل تصور است و متوان گفت که فلان فعل
خارج داراى مصلحت است يا مفسده؛ اما در اراده فعل،چطور متوان گفت که اگر شخص فعل را اراده کرد، داراي مفسده
و يا مصلحت است؟ بنابراين، تليف نم‌‌تواند به اراده تعلق پيدا کند؛ چون در اراده، مصلحت و مفسده راه ندارد. بله، تليف به

فعل خارج تعلق پيدا مکند، اما فعل که از روي اختيار صادر شود. از دير سو، هنام که ظواهر ادله شرعيه را ملاحظه
مکنيم، معلوم مشود که شارع ملاکات (يعن مصالح و مفاسد) را نسبت به خود افعال بيان فرموده است؛ شارع فرموده است

«إن الصلاة تنه عن الفحشاء و المنر»، در اينجا خود صلاة ناه از فحشاء و منر است، نه اراده صلاة.

اشال سوم: اشال ديرى که مرحوم نائين دارند، نسبته به مقدمه دير استدلال است که مگفت: اراده تحقق ندارد مر در
جاي که علم باشد؛ و اين علم نسبت به اراده، عنوان موضوع وصف دارد. اشال مرحوم نائين اين است که ما قبول داريم

علم در اراده دخالت دارد، اما به نحو موضوع صفت نيست؛ به عنوان مثال در موردي که شخص مخواهد آب بخورد و علم
دارد که در چند قدماش آب است، اراده مکند که آن آب را بخورد، چرا که خود آب برايش مطلوب است، نه اين که شخص

بويد چون اين آب متصف است به اين که مقطوع براى من است، و قطع صفت من اوصاف النفسانية، پس مراد من است؛
بله خود آب مراد شخص است و علم هم طريق براى رسيدن به آن بوده است. به عبارت دير، علم از مقدمات داع است و

فقط انيزه انجام و يا ترک فعل را در انسان ايجاد مکند؛ نه اين که علم در موضوع اراده دخالت داشته باشد. بنابراين، علم به
.وصف در اراده دخالت دارد و نه موضوع طريق نحو موضوع

به نظر مرسد که اين اشال دوم مرحوم نائين مخدوش است؛ روز گذشته نيز به آن ظاهراً اشاره کرديم، و آن اين که اصلا علم
اندر م ئّوجود دارد و يا آن که شخص عالم م در اراده دخالت ندارد؛ شما اگر در موردى احتمال دهيد که کتاب خوب
درس مدهد، به صرف اين احتمال در آن درس شرکت مکنيد؛ اگر احتمال دهيد که فلان دارو براي شما مفيد است، آن را

اراده کرده و مصرف مکنيد؛ لذا، در مقام اشال بر مقدمه دوم، بايد آن را بطور کل انار کرد و بوئيم که علم به هيچ عنوان
در اراده دخالت ندارد، به به صورت موضوع و نه به صورت طريق. به بيان دير، علم همانطور که نسبت به واقع و خارج،

طريق محض است، نسبت به اراده نيز طريق محض است.

اشال چهارم: اين اشال هم در کلمات مرحوم نائين آمده و هم در کلمات شاگردانشان ذکر شده است؛ مفرمايند: اگر دليل و
بيان شما را در باب محرمات بپذيريم و بويم «لا تشرب الخمر» يعن «لا تختر شرب ما اُحرز أنه خمر»؛ اما در واجبات اين
گوئيد که ادله واجبات اطلاق دارد و اين اطلاق شامل کسکنيد؟ آيا در ادله واجبات نيز ماعمال م مطلب را به چه صورت

که بر خلاف قطعش عمل کند نيز مشود؟

مثال که خود مرحوم نائين زده اين است که «اذا قطع بوجوب الصلاة و لم يصله اگر قطع پيدا کند که نماز بر او واجب است
اما آن را نحواند وتخلف علمه عن الواقع بعداً هم معلوم شد که اصلا قطعش اشتباه بوده و نماز بر او واجب نبوده است، آيا
م‌توانيد بوييد خطاب «صل» اطلاق دارد و در اين مورد که قطع به وجوب صلاة دارد بايد نمازش را بخواند هرچند که در

واقع نماز بر او واجب نبوده است؟ بوئيم در اينجا نيز بدين معناست که «اختر فعل ما احرز انه صلاة» ، «اختر فعل ما احرز
انه واجب» ؛ آيا م‌توان به اين حرف ملتزم شد؟ يا اگر کس قبل از وقت قطع و علم به دخول وقت پيدا کند، آيا باز هم نماز بر
او واجب است، هرچند که واقعاً وقت داخل نشده است؟ شما که در باب خمر م‌گوييد وقت علم به خمريت پيدا کرد، خطاب

و اطلاق ادله م‌گويد در اينجا اگر با قطع مخالفت کند، مرتب حرام شده است، در مورد واجبات نيز بايد همين حرف را بزنيد
و بوئيد که در فرض عدم دخول وقت نماز، اگر قطع به دخول پيدا کند و نمازش را نخواند، اينجا واجب را ترک کرده است؛ و

حال آن که کس از فقها ملتزم به اين مطلب نشده است.

http://www.fazellankarani.com/persian/quran/?s=29&a=45


اشال پنجم : آخرين اشال اين است که در دليل آمدند فعل خارج را از دايره تليف خارج کردند؛ البته نه اين که مطلقا
بويند، بله گفتند خود فعل مستقيماً متعلق تليف نيست و اراده فعل است که متعلق تليف واقع مشود؛ فعل را از اين جهت
که مقدور براى ملف نيست، از دايره تليف خارج کردند. اشال اين است که ما نمتوانيم فعل را از دايره تليف خارج کنيم؛

براى اينه لازمه خروج فعل از دائره تليف اين است که مطلق الاراده متعلق تليف است. از دو حال که خارج نيست، يا
مگوييد فعل خارج در متعلق تليف قرار دارد و يا آن که ندارد؛ اگر بوييد فعل خارج در متعلق تليف م‌آيد، ثبت

المطلوب؛ و اگر بوييد فعل خارج در متعلق تليف نمآيد، معنايش اين است که بوييد چيزي که متعلق تليف است، مطلق
الاراده است؛ در حال که مطلق الاراده متعلق تليف نيست.

اين همه تاليف واجبه و محرمه وجود دارد، معنايش اين نيست که فقط شما اراده کنيد، بله بايد فعل خاص را اراده کنيد. اينجا
مرحوم نائين تعبيرى را در کلام مستدل ذکر کرده و آن اين که ما در هر موردي که ديديم فعل يا قيدى داخل متعلق تليف است
و مقدور براى ملف نيست، بايد بوييم شارع آن را مفروض الوجود قرار داده است؛ يعن شارع مقدس بر فرض وجود آن قيد

تليف را وضع مکند؛ مثلا اگر گفته شود که استطاعت ي امر اختياري نيست و در دست انسان نيست، شارع در اينجا آن را
». در اينجا هم همينطور الناس حج البيت من استطاع إليه سبيلا ه علگويد «لکند و مبه عنوان مفروض الوجود تصور م

است؛ اگر کس بويد که شارع چونه خمر واقع را متعلق تليف قرار مدهد؟ گفته مشود اگر مايع را برداشتيد و خوردن
آن را در حال که علم به خمريت آن داريد، اراده کرديد، اگر اينجا آن مايع خمر بود و قطع شما مطابق با واقع درآمد، مرتب
حرام شدهايد. با اين بيان، نتيجه اين مشود که فعل متجري به نم‌تواند حرام باشد. پس، ما بايد واقع را در متعلق قطع تليف

بدانيم، اما به عنوان مفروض الوجود؛ بنابراين، در موردي که مايع واقعاً خمر نباشد، نمتوان گفت که حرمت وجود دارد. در
مواردي که شخص مايع را مخورد و واقعاً خمر نيست، نم‌توانيم بوييم فعل متجري به حرمت دارد. 

http://www.fazellankarani.com/persian/quran/?s=3&a=97

