
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » أمارات » قطع »

در تاریخ ۰۷ آبان ۱۳۸۵

امارات _قطع
جلسه 7 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين 

آيا مباحث قطع جزء مباحث علم اصول است؟

قبل از ماه مبارک رمضان مباحث را به عنوان مقدمه مباحث حجج ذکر کرديم؛ اکنون نوبت به مباحث اصل مرسد و از
بزرگان در جهات کنيم. در بحث قطع معمولا مباحث قطع که اولين بحث در مباحث عقليه علم اصول است، بحث را شروع م

بحث مکنند؛

اولين جهت اين است که آيا بحث از قطع و مسائل مربوط به قطع، بحث از منجزيت علم اجمال، بحث از تجري، بحث از قيام
امارات، و مباحث که معمولا در کتاب القطع عنوان م شود، آيا از مباحث علم اصول است يا اين که از مباحث علم اصول

نيست؟. مرحوم شيخ انصاري اعل اله مقامه الشريف در کتاب «رسائل» به اين بحث بالصراحه اشاره نفرمودهاند که آيا
مباحث قطع از مسائل علم اصول است يا اينکه خارج از علم اصول است؟ لن در اول «رسائل» از کلام ايشان، دو مطلب يا

ــ به تعبير ديرــ دو دليل را متوانيم استفاده کنيم که مباحث قطع جزء مباحث علم اصول نيست. مرحوم آخوند خراسان قدس
سره در اول جلد دوم «کفايه» در ي سطر سه مطلب را عنوان فرمودهاند: ي مطلب اين است که مباحث قطع خارج از

مسائل علم اصول است؛ مطلب دوم اين که مباحث قطع اشبه به مباحث علم کلام است؛ و مطلب سوم اين که به جهت شدت
مناسبت بين مباحث قطع و مباحث امارات، مباحث قطع را استطراداً در علم اصول عنوان مکنيم. اما ايشان نيز بر هيچ ي از

اين سه مطلب دليل نياوردهاند.

نته دير آن که بحث از مباحث قطع در کتب قدماي از علماي اصول مطرح نشده، کتاب «الذريعة» مرحوم سيد مرتض را
اگر ببينيد (که دو جلد در مباحث علم اصول است)، در آن بحث از مباحث قطع يا حجيت قطع، منجزيت علم اجمال و امثال
اينها مطرح نشده و همچنين است کتاب اصول شيخ طوس و ديران؛ و اين بحث معمولا در کتب متأخرين يا متوسطين بين

متقدمين و متأخرين عنوان شده است، و در غير از اينجا هم در کتب دير، وقت مراجعه مکنيم چيزي به عنوان مباحث قطع
وجود ندارد. پس، از ي طرف در هيچ علم نمبينيم که بحث قطع مطرح شود؛ و از طرف دير، ادعا اين است که مباحث

قطع جزء مسائل علم اصول نيست و خارج از مسائل علم اصول است. لذا، بايد ي مقداري اين بحث را دنبال کنيم؛ و کلام را
از عبارت مرحوم شيخ در «رسائل» شروع مکنيم.

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/74
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/64
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


کلام مرحوم شيخ انصاري

مرحوم شيخ فرمودهاند حجت به معناي آن چيزي است که حدّ وسط در قياس است؛ و حد وسط يعن چيزي که علت است براي
ثبوت اکبر للأصغر؛ حجت به اين معنا بر قطع اطلاق نمشود، اما بر مباحث امارات اطلاق مشود. وقت مگوئيم «القطع

نيست. وقت تاب ، يا الأمارة حجةٌ » فرق دارد و معناي اين دو يگوييم «الخبر الواحد يا ظاهر الحجةٌ» با اين که م
مگوئيم «الظن حجةٌ»، معناي حجت اين است که ظن متواند حد وسط در قياس قرار گيرد؛، به اين بيان که بوئيم «هذا

مظنون الحرمة و کل مظنون الحرمة فهو حرام، فهذا حرام»، حالا ظن به هر سبب از اسباب مخواهد باشد؛ ظن خاص باشد
يا ظن عام. در اينجا ظن را حد وسط قياس قرار داده و حرمت که عبارت از اکبر است را براي اصغر که عبارت از فعل است،

اثبات کردهايم.

اما اين قياس در باب قطع امان ندارد؛ نمتوانيم بوئيم «هذا مقطوع الحرمة و کل مقطوع الحرمة فهو حرام، فهذا حرام» ؛
براي اينکه در کبري اشال وجود دارد؛ در «کل مقطوع الحرمة فهو حرام»، حرمت مربوط به ذات شء است و نه مربوط به

شء مقطوع. قطع، در حرمت شء دخالت ندارد. شما که مگوئيد «الخمر حرام» ، چه قطع به حرمت داشته باش و چه
نداشته باش، حرمت براي آن ثابت است. لذا، اشال اين قياس آن است که قطع به حرمت نمتواند علت براي حرمت باشد؛ و

به تعبير دير، قطع به حرمت در موضوع حرمت اخذ نمشود.

وئيم «کلتوانيم بگيرد؛ نمم قرار نمم در موضوع خود آن حح کنند اين است که قطع به يآسانتري که م تعبير خيل
مقطوع الحرمة حرام»، شما چه قطع داشته باشيد و چه نداشته باشيد، حرمت ثابت است. شيخ م فرمايد: قطع به حرمت

نمتواند حدّ وسط براي اثبات حرمت براي اين شء و اين عمل قرار بيرد؛ اين را ي طور ديري تعبير کنيم و بوئيم قطع به
حرمت در موضوع خود حرمت نم‌‍تواند قرار بيرد؛ به نظر مرسد بين اين دو تعبير فرق نيست؛ و هر دو به ي معنا

برمگردد. حال، اگر کس از شيخ سؤال کند که چه بايد بوئيم؟

شيخ مفرمايد: بايد بوئيم «هذا حرام و کل حرام يجب الإجتناب عنه» و اينطوري متوانيم قياس تشيل دهيم. پس، تا اينجا
شيخ فرمود که حجت به معناي حد وسط در قياس، بر امارات اطلاق مشود، اما بر قطع اطلاق نمشود. اين نته را نيز اضافه

کنيد که مقصود شيخ اين نيست که بخواهد ي بحث لفظ صرف در اول «رسائل» داشته باشد، بله مخواهد بويد اگر
حجت به معناي وسطيت در قياس بر قطع اطلاق نشود، معنايش اين است که مباحث قطع بايد از علم اصول خارج شود؛ چون

ملاک مسئله اصول اين است که حدّ وسط در قياس باشد.

مثلا مگوييد «هذا ظاهر التاب» ـ اين صغري ـ و «ظاهر التاب حجةٌ»ـ اين را که نتيجه بحث حجيت ظواهر کتاب است، به
عنوان کبري يا حدّ وسط قرار مدهيد براي نتيجهاي که مخواهيد بيريد و بوييد «فهذا حجة» . اما آيا بيان مرحوم شيخ تام
است؟ کثيري از بزرگان اين فرمايش شيخ را پذيرفتهاند که متوانيم اين قضيه را تشيل بدهيم و بوئيم «هذا مظنون الحرمة و

کل مظنون الحرمة فهو حرام، فهذا حرام» اما نمتوانيم بوئيم «هذا مقطوع الحرمة و کل مقطوع الحرمة حرام، فهذا حرام» . 

اشال امام(ره) به مرحوم شيخ

اما امام رضوان اله تعال عليه ، آنطوري که در کتاب «معتمد الاصول» در جلد دوم، صفحه 370 آمده، به شيخ اشال
کردهاند که به نظر ما بين اين دو قضيهاي که بيان داشتيد، فرق نيست؛ از شما سؤال مکنيم چرا مگوئيد قضيه «کل مقطوع
الحرمة حرام» باطل است؟ خواهيد گفت: براي اينکه حرمت براي ذات شء است، چه قطع باشد و چه قطع نباشد. به نظر ما



همين حرف در باب مظنون هم مآيد؛ وقت مگوئيد «کل مظنون الحرمة فهو حرام» ، خواهيم گفت که حرمت براي ذات شء
است، چه ظن حاصل شود و چه نشود. پس، هر دو ي هستند.

دفاع از مرحوم شيخ

مظنون الحرمة فهو حرام» و «کل بين «کل از مرحوم شيخ داشته باشيم و آن اين که فرق ن است که بتوانيم دفاعاما مم
مقطوع الحرمة فهو حرام» وجود دارد؛ در باب ظن، با ظن به حرمت تازه مخواهيم به حرمت برسيم (يعن ظن به حرمت

ملازمه با خود حرمت ندارد)، شارع مخواهد بويد که من ظن به حرمت را شرعاً طريق براي حرمت قرار مدهم؛ اما در باب
قطع، شارع نمتواند اين حرف را بزند و قطع به حرمت را طريق براي حرمت قرار دهد.اصلا وقت عبارت مرحوم شيخ را

ملاحظه کنيم، شيخ بعد از اينکه مفرمايد طريقيت قطع ذات است، اين مطلب را متفرع مکند که حجت به معناي وسطيت در
قياس بر قطع اطلاق نمشود، اما بر امارات اطلاق مشود.

ال مرحوم محقق اصفهاناش

مرحوم محقق اصفهان در صفحه 11 از جلد سوم «حاشيه ماسب» مفرمايد: اصل اين که قطع به حم در موضوع آن حم
اخذ نمشود و شارع هم نمتواند بويد «اذا قطعت بالحرمة فهو حرام»، درست و مطلب مسلم است، اما اينکه بخواهيم اين

را دليل قرار دهيم براي اينکه مباحث قطع از مسائل علم اصول خارج است، درست نيست و ما آن را قبول نداريم. براي اينکه
آنچه را که ما مخواهيم حد وسط قرار دهيم، نتيجه بحث در مباحث قطع است، مگوئيم «هذا مقطوع و کل مقطوع حجة، فهذا
حجة»؛ ما نمخواهيم قطع به حم را در موضوع حم قرار دهيم تا شما اشال کنيد؛ بله مخواهيم نتيجه بحث از قطع را به

عنوان کبراي قياس قرار دهيم. به نظر ما نيز اين اشال اشال درست است.

اشال سوم بر مرحوم شيخ

اشال سوم اين است که اساساً چه لزوم دارد که ما حجت به معناي اصطلاح را در اينجا مطرح کنيم؟، مرحوم شيخ مسلّم
گرفتهاند که حجت يعن آنچه که حدّ وسط در قياس، و واسطه در ثبوت اکبر براي اصغر است. اما بزرگان فرمودهاند که براي

حجت سه اصطلاح داريم:

1) حجت به معناي لغوي؛ يعن «ما به يحتج العبد عل المول و المول عل العبد» حجت عبارت است از چيزي که قاطع
عذر است؛ در قيامت به عبد مگويند چرا اين کار را کردي؟ مگويد قطع داشتم. حال، چه اشال دارد که بوئيم در «القطع

حجةٌ» ، «الامارة حجةٌ »، «الظن حجةٌ» ، «ظاهر التاب حجةٌ» بوئيم تمام حجتها، همين حجت به معناي لغوي است؟

2) حجت به معناي منطق؛ اين حجت بر مجموع صغري و کبري اطلاق مشود. وقت مگوئيد قياس حجة، فقط بر ي جزء
آن نمگوئيد حجت، بله مجموع صغري و کبري را حجت مگوئيد.

3) حجت به معناي اصول؛ حجت يعن آن چيزي که در کبراي قياس قرار مگيرد. شما وقت علم اصول را معنا مکنيد،
مگوئيد علم اصول علم به ي مسائل است که «تقع نتيجتها ف طريق الاستنباط»، مقصود اين است که غالباً نتيجه مسائل



يعن) شود که حجت به معناي منطقگيرد. حال، از کلمات مرحوم شيخ انصاري استفاده معلم اصول کبراي استنباط قرار م
همان حدّ وسط) را پذيرفتهاند و لذا مثال مزنند: «العالم متغير و کل متغير حادث، فالعالم حادث» ؛ و مفرمايند «متغير» حدّ

وسط است براي ثبوت اکبر للأصغر. از اين نف حجت منطق مخواهند به اعتقاد خودشان نتيجه بيرند که مباحث قطع از
مسائل علم اصول نيست.

به ايشان اشال مشود که اولا اگر مرادتان حجت منطق است، حجت منطق مجموع صغري و کبري است، نه فقط حد وسط
تنها؛ و ثانياً چه کس گفته که در اينجا حجت به معناي منطق را مطرح کنيم؟ ممن است حجت به معناي لغوي مراد باشد که

هم در مورد قطع جريان دارد و هم در مورد امارات؛ مخصوصاً برخ از بزرگان مثل مرحوم محقق بروجردي قدس سره که
امام و بزرگان ديري هم از ايشان تبعيت کردهاند و ما نيز در اوايل بحث اصول همين نظريه را اختيار کرديم، قائلند به اينکه
موضوع علم اصول عبارت است از «الحجة ف الفقه»؛ و بحث مفصل هم دارند که در «موضوع کل علم ما يبحث فيه عن
عوارضه الذاتية»، عرض ذات را چه معنا کنيم؟ که همان تفسير مرحوم آخوند که فرمودند «أي بلا واسطة ف العروض» را

اختيار مکنند.

نتيجه فرمايش مرحوم بروجردي اين است که در تمام اين قضايا که ما مگوئيم، حجت به معناي همين است که به عنوان
موضوع علم اصول است؛ منته بيان دارند که مفرمايند تمام اين قضايا عس است، يعن ما به حسب ظاهر مگوئيم

«القطع حجةٌ» اما به حسب واقع عبارت است از الحجةُ الت يمن که ملف و شارع بر آن اعتماد کند، هو القطع، يا هو الامارة
و هذا. مرحوم بروجردي طبق اين بيان از کسان هستند که اسرار دارند مباحث قطع جزء مسائل علم اصول است و خارج از
مباحث علم اصول نيست. مرحوم بروجردي با مرحوم شيخ و مرحوم آخوند و کثيري از بزرگان مخالف مکنند، و مفرمايند:

موضوع علم اصول هو الحجة ف الفقه؛ و قطع حجت در فقه است، اماره حجت در فقه است، خبر الواحد حجت در فقه است و
هذا.

نظر استاد محترم

آنکه ما عرض مکنيم اين است که اگر ما فقط حجت به معناي لغوي را بيريم، حق با آقايان است و اين اشال بر مرحوم
شيخ وارد است که مسائل قطع نيز در اين صورت جزء مباحث علم اصول خواهد بود؛ به عبارت دير، به شيخ اشال مکنيم

که شما چرا از اول معناي را پايه گذاري کرديد ــ فرموديد حجت يعن آن چيزي که حدّ وسط در قياس قرار بيرد ــ که قابل
تطبيق و قابل انطباق بر مباحث قطع نيست؟ منته کلام اين است که اگر کس در اول علم اصول گفت موضوع علم اصول،
الحجة ف الفقه است، آيا حتماً بايد در اينجا قائل شود به اينکه مباحث قطع داخل در مسائل علم اصول است؟ آيا کس مثل
مرحوم بروجردي بايد در اينجا (با قطع نظر از حجت به معناي لغوي) قائل شود که مسائل قطع داخل در مسائل علم اصول

است؟ يا اينکه ممن است کس بويد حت طبق اين معنا متوان گفت مسائل قطع از مباحث علم اصول خارج است؟

در اينجا مگوئيم «الحجة ف الفقه» به اين معناست که ما در علم اصول مسائل داريم که نتيجه آن مسائل اين است که در فقه
بتوانيم از آن استفاده کنيم. آيا مباحث قطع اينطور است؟ نه؛ شما در مباحث قطع مگوئيد «القطع حجةٌ» ، اما دير با آن به
ي حم نمرسيد. شما وقت به وجوب صلاة جمعه قطع داريد، اين عين وصول به حم است؛ و دير نمتوانيد آن را مقدمه

براي رسيدن به حم قرار دهيد.
پس، حت اگر مبناي مرحوم بروجردي را بيريم، باز ملازمه ندارد که مسائل قطع حتماً از مسائل علم اصول شود. بله، براي
اينکه مسائل قطع از مباحث علم اصول شود، مگوئيم بايد حجت را به معناي لغوي بيريد تا مسئله تمام شود.مرحوم شيخ

انصاري بعد از اين مطلب اول ي «والحاصل» هم دارند که إنشاءاله براي فردا.


