
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » اصول عملیه » استصحاب »

در تاریخ ۰۶ خرداد ۱۳۹۲

استصحاب
جلسه 100 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

خلاصه بحث گذشته 

عرض کردیم ی از روایات که برای استصحاب به آن استدلال شده احادیث طهارت و حلیت است، «کل شء طاهر حتّ تعلم
تعرف أنه حرام» به این روایات صاحب فصول، مرحوم آخوند و مرحوم شیخ انصاری به ی ء حلال حتأنه قذر» یا «کل ش
از این روایات «الماء کلّه طاهر» برای استصحاب استدلال کردند. در مقابل، بزرگان مثل مرحوم نائین اعل اله مقامه الشریف
قائلاند که این روایات ربط به استصحاب ندارد، ما در بحث گذشته نظر مرحوم آخوند در کفایه و نظر ایشان در حاشیهی

رسائل را بیان کردیم.

احتمالات در روايات طهارت و حلّيت 

 مرحوم نائین در فوائد الاصول مفرمایند هفت احتمال در این روایات وجود دارد، که با توجه به آنچه که ما از مرحوم آخوند
در کفایه و در حاشیهی رسائل ذکر کردیم احتمالات تقریباً روشن است اما باز برای مرور مطلب این هفت احتمال را ذکر
مکنیم. این هفت احتمال را مرحوم آقای خوئ قدس سره در مصباح الاصول خیل منظم و مرتب بیان فرمودند، که ما هم طبق

همین ترتیب که ایشان در مصباح الاصول بیان کردند ذکر مکنیم:

1ـ احتمال اول این است که «أن یون المراد منها الحم بالطهارة الواقعیة للأشیاء بعناوینها الاولیة» ما بوئیم «کل شء طاهر»
این طهارت حم برای شء بما هو شء است، یعن به عنوان خودش. شء بما هو شء یعن مثلا آب به عنوان خودش، زمین
به عنوان خودش، حیوان به عنوان خودش، هر چیزی به عنوان خودش. به عنوان اول و اصل خودش طاهر است، آن وقت این
«حت تعلم» به چه معناست؟ «بأن یون العلم المأخوذ غایةً طریقاً محضا» این «حت تعلم أنه حرام» این علم خودش دیر
موضوعیت ندارد، طریقیت محض دارد «و الغایة ف الحقیقة عروض النجاسة» غایت علم به نجاست نیست، غایت عروض
نجاست در عالم خارج است، «کل شء طاهر حتّ تعلم أنه قذر» برمگردد به این قضیه «کل شء طاهر حتّ تعرضه النجاسة»

هر شیئ پاک است تا زمان که نجاست عارض او شود.

در نتیجه این علم موضوعیت ندارد، طریقیت دارد، یعن اگر ما مغیا را گفتیم اشیاء به عناوینها الاولیه است و این طاهر حم
واقع اینها را بیان مکند، آن وقت این حتّ تعلم دیر علم از موضوعیت مافتد، طریق مشود. مگوئیم هر چیزی، زمین،
فرش، دیوار، حیوان، به عنوان اول پاک است تا زمان که نجاست عارض او شود. بعد مفرمایند نظیر آیهی «کلوا و اشربوا
ت دارد، البته برخن» گفتند طریقیشود، چطور آنجا مشهور فقها «یتبیم الخیط الأبیض من الخیط الأسود» من لیتبی ّحت

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/1641
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/65
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39
http://www.fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=187
http://www.fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=187


مثل مرحوم محقق همدان و امام، مفرمایند موضوعیت دارد اما مشهور مگویند یتبین طریقیت دارد، کلوا و اشربوا، تا چه
زمان؟ «إل زمان طلوع الفجر» یتبین موضوعیت ندارد، طریق است. بیائیم در این روایات علم را هم ی چنین عنوان برایش
قرار بدهیم که نائین مفرماید معنایش تصرف در این روایات بلا موجبٍ است، یعن ما بوئیم کل شء طاهر حتّ تعلم أنّه قذر،
اگر اینطوری معنا کردیم، یعن مغیا را بردیم روی طهارت واقعیه برای اشیاء به عناوینها الاولیه و این تعرف یا تعلم را بوئیم

طریقیت دارد، یعن تصرف در این روایات است.

2ـ احتمال دوم همان است که مشهور گفتند، مگویند کل شء طاهر یعن کل شء مشوک، هر چیزی که ما ش داریم در
طهارت و نجاست او، این طاهر حم برای شء است اما نه به عنوان خودش، به عنوان أنّه مشوک، اگر شء را گفتیم به
عنوان أنّه مشوک است این طهارت لا محاله مشود طهارت ظاهریه. آن وقت حتّ تعلم این قید دیر قید برای طاهر نیست،
قید برای موضوع مشود، یعن هر شی مشوک تا مادام که علم به نجاست پیدا نردی طاهر ظاهراً، هر شء مشوک غایت
را داریم قید برای موضوع مگیریم، هر شء مشوک تا مادام که علم به نجاست در او پیدا نردی طاهر ظاهراً. مشهور این
روایات را همینطور معنا مکنند یعن مشهور مگویند اولا طهارت و حلیت ظاهری است، ثانیاً غایت قید برای موضوع است

یعن قید برای شء است، قید برای طاهر که حم است نیست.

3ـ احتمال سوم این که کل شء طاهر حت تعلم أنه قذر به این معناست که کل شء طهارته مستمرةٌ إل زمان العلم بالنجاسة،
درست مشود استصحاب، همان که قبلا عرض کردیم استصحاب در صورت از روایت استفاده مشود که روایت در مقام
بیان استمرار به حم باشد، کل شء طهارته مستمرةٌ، حالا کدام طهارت؟ هر طهارت مخواهد باشد! چه طهارت واقعیه و چه
طهارت ظاهریه، خوب این احتمال را دقت کنید که فرقش بعداً با احتمال مرحوم آخوند روشن باشد (که در این جا تفی بین
صدر و ذیل صورت نمگیرد) . کل شء طاهر یعن کل شء طهارته مستمرة، چه ظاهریه و چه واقعیه، تا زمان علم به

نجاست.

ءش ر بحث استصحاب نیست اما این کلدی 4ـ احتمال چهارم این است که المراد أعم من الطهارة الواقعیة و الظاهریة، یعن
طاهر مگوید کل شء معلوم العنوان أو مشوکه، طاهر بالطهارة الواقعیة ف الأول و بالطهارة الظاهریة ف الثان، ال زمان
العلم بالنجاسة، که در این احتمال چهارم بحث استصحاب نیست. مگوییم کل شء، این شء عمومیت دارد، هم به عنوان
وک طاهربه عنوان المش بالطهارة الواقعیة، به عنوان ثانوی یعن طاهر گیرد و هم به عنوان الثانوی. به عنوان اولرا م الاول
بالطهارة الظاهریة، بعد این حتّ تعلم باز در اینجا قید برای هر دو است، یعن وقت مگوئیم کل شء طاهر، هم به عنوان اول و

هم به عنوان ثانوی، هم به عنوان اول غایتش علم به نجاست است و هم به عنوان ثانوی.

5ـ احتمال پنجم احتمال است که صاحب فصول داده که از این روایات هم قاعدهی طهارت استفاده شود و هم استصحاب. به
چه بیان؟ اینطور مشود «کل شء مشوک العنوان طاهر ظاهراً». مغیا شء است نه به عنوان اول، به عنوان المشوک. کل
شء طاهر یعن کل شء مشوک طاهر، این مشود قاعدهی طهارت، قاعدهی طهارت این است که هر چه شما ش در
طهارت و نجاست داری طاهر، حالا چه در شبههی حمیه و چه در شبههی موضوعیه. بعد صاحب فصول مفرماید و طهارته
مستمرةٌ إل زمان العلم بالنجاسة، طهارتش هم تا زمان علم به نجاست استمرار دارد «فیون المغیا و هو قوله طاهر إشارةً لا
الطهارة الظاهریة» کل شء طاهر فقط طهارت ظاهریه را دلالت مکند. اما غایت اشارهی به استصحاب دارد و الغایة إشارةٌ

ال استصحاب تل الطهارة الظاهریة، غایت اشاره دارد به اینه این طهارت ظاهریه استصحاب شود.

6ـ احتمال ششم احتمال است که آخوند در کفایه دارد که توضیحش را در جلسه گذشته عرض کردیم، بوئیم صدر روایت
خودش طاهر است، صدر روایت اصلا لبه عنوان او طاهر هر شیئ ءکل ش دارد، یعن م واقعو ح دلالت بر طهارت واقع

دلالت بر حم ظاهری ندارد، دلالت بر حم واقع دارد اما غایت دلالت بر استصحاب دارد.



7ـ احتمال هفتم که مرحوم آخوند در حاشیهی رسائل بیان کردند این است که بوئیم صدر هم دلالت بر حم واقع دارد و هم
ظاهری، یعن هم حم واقع را دلالت دارد و هم قاعدهی طهارت را دلالت دارد، غایت هم دلالت بر استصحاب دارد. مرحوم
آخوند در حاشیهی رسائل بیان مکند که کل شء طاهر، هم حم واقع را بیان مکند و هم قاعدهی طهارت یعن حم ظاهری
را. این دو تا مدلول دارد. غایت هم ی مدلول دارد و آن استصحاب است، نتیجه این کل شء طاهر حتّ تعلم أنه قذر مجموعاً

سه تا حم و سه تا مطلب را بیان مکند، 1) حم واقع 2) قاعدهی طهارت 3) استصحاب.

قبلا بیان کردیم مرحوم آخوند در حاشیه رسائل دلیل که برای آن مدعا آوردند عمومیت کلمهی شء است، مگویند کل شء
شاملةٌ لما هو معلوم العنوان کالماء و مشوک العنوان کالمایع المردد بین الماء و البول، هر دو را شامل مشود، الآن من
مدانم این آب است و معلوم العنوان است، اما در جای که نمدانم بول است یا آب؟ شء شامل این هم مشود و امام حم
به طهارت در همه کرده، لذا ما باید بوئیم نسبت به معلوم العنوان مشود بالطهارة الواقعیة، نسبت به مشوک العنوان طهارت

ظاهری مشود، آن وقت حتّ تعلم هم دلالت بر استصحاب دارد، این وجه که برای احتمال هفتم ذکر شده است.

ديدگاه محقق نايين

اشالات را مخواهیم شروع کنیم، اول  از اشالات مرحوم محقق نائین اعل اله مقامه الشریف مخواهیم شروع کنیم؛

مرحوم نائین چند اشال بر مرحوم آخوند دارد و عرض کردیم نائین در جلد چهارم فوائد مفرماید الأقوی أنّ اخبار أصالة
الحل  و الطهارة لا دلالة لها عل الاستصحاب، اقوا این است که اخبار حل و طهارت دلالت بر استصحاب ندارد، بل لیس مفادها
إلا قاعدة الحل و الطهارة، مفادش فقط قاعده‌ی حل و طهارت است، یعن ادعای نائین این است که ما از این روایات جز حم
ظاهری و جز قاعدهی طهارت یا قاعدهی حلیت چیز دیری استفاده نمکنیم «ولا مساس لها بالطهارة الواقعیة اصلا» این
روایات مساس به طهارت واقعیه ندارند، هیچ ارتباط با طهارت واقعیه ندارد «فضلا عن استصحابها»، چه برسد بخواهد
استصحاب طهارت واقعیه را بوید. باز «فضلا عن الجمع بین القاعده و الاستصحاب»، اصلا به هیچ وجه نباید توهم شود که
ــواقع و القاعــده و ــد، «أو الجمــع بیــن الحــم ال ایــن روایــات جمــع بیــن قاعــدهی طهــارت و استصــحاب طهــارت را مگوی
الاستصحاب»، مفرماید اصلا دلالت بر اینها ندارد، این روایات ی مدلول دارد و آن هم قاعدهی طهارت یا قاعدهی حلیت

است.

به آخوند خراسان ال محقق ناييناش

طبق آنچه که مرحوم آقای خوئ در مصباح الاصول دارند، نائین سه اشال بر مرحوم آخوند دارد که باز این هم مناسب است
طبق ترتیب ایشان پیش برویم اگر نات در فواید باشد که مرحوم آقای خوئ نفرموده باشند من آن را عرض مکنم. اولین
اشال این است که شما در کفایه مگوئید صدر دلالت بر حم واقع دارد و ذیل استصحاب، که خود استصحاب ی حم
ظاهری است، در حاشیه رسائل هم همین ادعا را دارید ی مقدار وسیعتر، ایشان مگویند الحم الواقع و الظاهری لا یمن
اجتماعهما ف جعل واحد، اجتماع حم واقع و ظاهری در جعل واحد نمشود و در نتیجه ما نمتوانیم بوئیم این کل شء،
شء اعم از عنوان اول و مشوک است، حالا تعبیری که در فوائد دارند این است که مفرماید لا یمن أن یون المراد منه
خودش است. دلیل نائین لء به عنوان اووک است که مرسل همان شوک، اعم از مرسل و مشالأعم من المرسل و المش
چیست؟ ایشان مفرماید حم ظاهری به دو مرتبه متأخر از حم واقع است، چرا؟ چون حم ظاهری جای است که در
موضوعش ش در حم واقع اخذ شده، یعن اول ما باید ی حم واقع فرض کنیم،. ثم ش در این حم واقع، بعد از این
دو مرحله نوبت به حم ظاهری مرسد. حم ظاهری به دو مرتبه متأخر از حم واقع است، چنین چیزی که به دو مرتبه
متأخر از حم واقع هست چطور معقول است که در ی جعل واحد با هم جعل شوند، لازمهاش این است که حم ظاهری و



واقع ف رتبة واحده بشود و هذا خلف، این اشال اول مرحوم نائین است.

جواب اشال

مرحوم آقای خوئ این اشال نائین را روی مبنای خودش و روی مبنای آخوند که اینها حقیقت انشاء را ایجاد المعنا باللفظ
مدانند درست مداند. اما روی مبنای خود آقای خوئ در باب حقیقت انشاء، که ایشان مفرماید روی مبنای ما انشاء دیر
ایجاد المعن باللفظ نیست بله ابراز آن اعتبار نفسان است و آن اعتبار مبرز را مگوئیم انشاء. مفرماید روی این مبنا چه
اشال دارد؟ دو تا اعتبار در نفس مولاست، این دو اعتبار با ی مبرز ابراز شده، شما روی مبنای مشهور و خودتان اگر
بخواهید با کل شء طاهر هم حم واقع را و هم حم ظاهری را ایجاد کنید، این نمشود، برای اینه این لازم مآید چیزی که
در مرتبهی متأخره از حم واقعیه است در رتبهی حم واقع قرار بیرد و هذا خلف، اما روی مبنای ما در بحث انشاء، چنین
تالفاسدی پیش نمآید، محذوری لازم نمآید، مولا دو اعتبار در نفسش کرده، این دو اعتبار را با ی لفظ ابراز کرده، روی
مبنای مرحوم آقای خوئ در باب انشاء این لفظ مبرز است و آن اعتبار مبرز حقیقت انشاء را تشیل مدهد، که ایشان مرر به

این مبنای خودشان اشاره کردند.

مفرمایند فرق بین انشاء و خبر در مبرز است و الا هر دو مشترکاند در مبرِز، در انشا غیر از اعتبار نفسان ورای آن شء
دیری که متّصف به صدق و کذب شود نیست، اما در خبر وراء این لفظ مخبِر ی واقع وجود دارد به لحاظ آن واقع صدق و

کذب معنا دارد که اینها توضیح مطلب است و نیازی به بیان ندارد.

ارزیاب

به نظر ما اصلا این اشال (حت روی مبنای مشهور) وارد نیست، درست است مشهور مگویند انشاء ایجاد المعن باللفظ است
ول چه کس گفته متلم مخواهد این معنا را در رتبهی واحده جعل کند؟ با حفظ تقدّم و تأخر علّ و معلولاش جعل مکند.
اگر متلم گفت بین الف و ب علیت است، حالا در مقام خبر است و نمشود این نقض را وارد کرد، اگر متلّم آمد انشاء کرد
وجوب متابعت را، وجوب متابعت پیداست مأمور متأخر از آمر است رتبةً، باید امر و آمری باشد، مأمور بعداً متابعت کند، اگر
در ی کلام واحد متلّم گفت هم آمر لزوم اطاعت دارد و هم مأمور بر او واجب است اطاعت. هم آمر چنین حق دارد و هم
مأمور این تلیف را دارد، چه اشال دارد؟ در ی جعل واحد متلّم بیاید این حرف را بزند. اشال این است که حم ظاهری
به لحاظ واقع خودش متأخر از حم واقع است نه به لحاظ جعل، به لحاظ جعل در مرحلهی جعل تقدم و تأخر اصلا معنا
ندارد، به لحاظ جعل ما نمتوانیم بوئیم الآن این جعلش متأخر از جعل حم واقع است، نه! به لحاظ واقع خودش، واقعش این

است که مولا فرموده در جای که حم واقع هست تو ش در این مکن نوبت به حم ظاهری مرسد.

حالا اگر مولا هنوز حم واقع ی شء را بیان نرده، قبل از آن حم ظاهریاش را بیان کرده، به لحاظ جعل اشال دارد؟ چه
اشال دارد. استحالهای در آن به وجود نمآید و این نتهی مهم است، بنا بر این به نظر ما اینه مرحوم آقای خوئ فرمودند
اشال نائین روی مبنای مشهور وارد است، نه روی مبنای مشهور هم وارد نیست، ما در جواب مرحوم نائین مگوئیم کلام
آخوند مستلزم این نمشود که حم ظاهری در رتبهی حم واقع قرار بیرد، اصلا مستلزم این نیست، اگر در جعل به لحاظ
جعل ی لفظ را متلم بوید هر دو را شامل بشود واقع را که تغییر نمدهد و این تقدم و تأخر به لحاظ واقع اینهاست، نفس

الامر حم ظاهری به دو رتبه متأخر از حم واقع است اما در مقام جعل تقدّم و تأخر معنا ندارد.

وصل اله عل محمد و آله الطاهرین




