
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » اصول عملیه » استصحاب »

در تاریخ ۳۰ اردیبهشت ۱۳۹۲

استصحاب
جلسه 99 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

استناد به احاديث حليت و طهارت برای حجيت استصحاب

از جمله روایات که برای استصحاب به آن استدلال شده این احادیث حلّیت و طهارت است، «کل شء حلال حتّ تعرف أنّه
حرام» یا «کل شء طاهر حتّ تعلم أنه قذر» یا این حدیث «الماء کله طاهر حتّ تعلم أنه نجس».

مرحوم آخوند قدس سره در کفایه مفرماید صدر این روایات دلالت بر ی حم واقع دارد که این غایت که در این روایات
کنیم. در حاشیهی بر رسائل فرمودند صدر این روایات دلالت بر دو چیز دارد، یوارد شده، از آن استصحاب را استفاده م
حم واقع و دوم قاعدهی طهارت که قاعدهی طهارت یعن در موردی که ما ش داریم در نجاست و طهارت ی شء
مسئلهی طهارت مطرح است، فرموده صدر این روایات بر دو مطلب دلالت دارد، ی حم واقع و دوم قاعدهی طهارت، یا در
آنجای که کل شء حلال است ی حم واقع و دوم قاعدهی حلیت، و ذیلش که عبارت از غایت باشد دلالت بر استصحاب

دارد، این مدعای مرحوم آخوند در کفایه و در حاشیهی رسائل.

ديدگاه آخوند خراسان در کفايه

مرحوم آخوند در کفایه مفرمایند این کل شء طاهر حتّ تعلم أنه قذر این غایت در این روایات باید ببینیم غایت برای چیست؟
آیا این غایت، غایت برای حم است یا اینه برای تحدید موضوع است، کدام ی از این دو تاست؟ مفرمایند به نظر ما این
حلال، یا کل ءش است، آن وقت معنا این است که کل است، برای آن حلال برای آن طاهر م است، یعنغایت، غایت برای ح
شء طاهر، یعن هر چیزی به حسب عنوان اول خودش طاهر است، هر چیزی حم اولیهاش طهارت یا حلیت است، و این
طهارت واقع یا حلّیت واقع غایتش آنجای است که شما علم به قذارت پیدا کنید، غایتش آنجای است که شما علم به حرمت
عل مء است، ما حالموضوع واقعاً. موضوع ش عل مپیدا کنید، در نتیجه این غایت، غایت است برای استمرار ما ح
م واقعواقعاً حلال است، آن وقت این ح واقعاً طاهر است، هر شیئ هر شیئ است، یعن الموضوع واقعاً آن طاهر

استمرارش ظاهری است.

آخوند مفرماید این روایات دلالت بر این دارد که این حم واقع اشیاء استمرار ظاهری دارد، همینطور به حسب ظاهر استمرار
پیدا مکند تا زمان که شما علم به قذارت دارید، یعن وقت شما ش کردی این حم واقع اشیاء در زمان ش استمرار پیدا
مکند که این استمرار، استمرار ظاهری است تا مادام که شما علم به خلاف پیدا کنید. به عبارت دیر مفرمایند اگر ما غایت
را برای تحدید موضوع بیریم، موضوع شء است، بوئیم این «کل شء حتّ تعلم أنّه قذر، طاهر» که بوئیم نتیجه این مشود

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/1641
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/65
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


الشء المشوک طاهر، اگر ما این را آوردیم قید برای موضوع گرفتیم مشود شء بعلاوهی مشوکیت، چون وقت مگوئیم
قید موضوع است، موضوع مشود مرکب، موضوع مشود دارای دو جزء، مگوئیم هر شی مشوک طاهر است آن وقت
اگر این را بوئیم، روایت منحصر در قاعدهی طهارت مشود، روایت مگوید هر شء به وصف اینه حم واقعاش برای شما
مشوک است طاهر، قاعدهی طهارت مشود، یا کل شء به وصف اینه این مشوک است حلال، تا زمان که شما علم به

.حرمت پیدا کن

که بحث طهارت است قاعدهی طهارت و آنجای ممحض در آنجای ء قرار دادیم روایت کلاپس اگر ما آمدیم این را قید برای ش
که بحث حلیت است قاعدهی حلیت. اما اگر آمدیم این را قید برای حم (یعن قید برای طاهر) قرار دادیم آن وقت مفرماید خود
مغیا بنفسه دلالت بر استصحاب ندارد اما خود غایت دلالت بر استصحاب دارد، چرا؟ یعن چرا اگر ما این غایت را قید برای
طاهر قرار دادیم ما از غایت استصحاب را استفاده مکنیم؟ حیث إنّها ظاهرةٌ ف استمرار ذل الحم الواقع ظاهراً، دلالت بر
،م واقعآن ح استصحاب. استمرار یعن چه؟ یعن به حسب ظاهر استمرار دارد، استمرار یعن م واقعاین دارد که آن ح
الآن اگر ش کردید که باق است یا باق نیست، استمرار دارد، همان حلیت واقعیه، همان طهارت واقعیه الآن که ش کردید
این حلیت و طهارت واقعیه استمرار دارد، استمرار یعن استصحاب، دائماً موضوع است تا زمان که شما علم به نقیضش پیدا

کن، علم به ضد آن پیدا کنید و هذا معن الاستصحاب.

م واقعاستمرار ح منته ،م واقعاستمرار ح آید روی استمرار و استمرار یعنم گرفتیم مسئله مقید برای ح پس ما وقت
ظاهراً و این استمرار یعن استصحاب، اما اگر قید برای موضوع گرفتیم دیر اصلا بحث استمرار مطرح نیست، اگر قید برای
موضوع گرفتیم مگوئیم کل شء تا زمان که بدانیم این شء حلال است، یعن کل شء مشوک، مشود قاعدةٌ مضروبة لما

ش ف طهارته أو حلیته.

به آخوند عرض مکنیم این شد ادعا، شما الآن مفرمایید این «حت تعلم» یا «حت تعرف» دو احتمال دارد، اگر قید طاهر و
حلال باشد دلالت بر استمرار و استصحاب دارد، اگر قید برای موضوع باشد دلالت بر قاعدهی طهارت یا قاعدهی حلیت دارد،
حالا این روایت به نظر شما (آخوند) ظهور در کدام دارد؟ آخوند مفرماید به نظر ما ظهور در همین قید برای حم دارد، غایت
برای استمرار است، چرا؟ مفرماید این کل شء طاهر (ذهنتان را حالا از آنچه که در کتابهای قبل خواندید باید خال کنید ما
کأنه از طرف مرحوم آخوند مگوییم) ظهور در چه چیز دارد؟ مغیا یعن کل شء طاهر، کل شء حلال، ظهور در این دارد که
اشیاء به عناوینها الاولیه طاهر است، هر شیئ به عنوان اول خودش طاهر است، هر شیئ به عنوان اول خودش حلال است، نه
اینه بوئیم هر شء مشوک طاهر است، تا حالا آنچه در ذهن ما بوده قبل از این مطلب مرحوم آخوند مگوئیم هر شء
مشوک حلال است، هر شء مشوک طاهر است! آخوند مفرماید این خلاف ظاهر است! ظاهر روایات این است که کل

.یا حلال طاهر به عنوانه الاول ،وکبه عنوان خودش، نه به عنوان أنّه مش ءش

ديدگاه آخوند خراسان در حاشيه رسائل

در حاشیهی رسائل فرموده صدر روایات هم دلالت بر حم واقع دارد و هم دلالت بر قاعده دارد، یعن قاعدهی طهارت یا
قاعدهی حلیت. غایت دلالت بر استصحاب دارد، یعن آنچه که در حاشیهی رسائل ایشان فرمودند و در کفایه نیست این است که
و باطلاقه عل م الواقعالح علفرمایند الصدر بعمومه یدلفرمایند صدر این روایات بر دو مطلب دلالت دارد مدر آنجا م
المشوک، این کل شء ی عموم دارد و آن لفظ کل است، وقت مگوید کل شء این کل عمومش دلالت بر این دارد که در
مقام بیان حم واقع است، این شء اطلاق دارد، اطلاقش چیست؟ یعن اعم از اینه مشوک باشد یا مشوک نباشد، اگر

مشوک نباشد حلال، مشوک هم باشد حلال، پس این شء اطلاقش دلالت بر قاعده دارد، کل دلالت بر عموم دارد.



بعد مفرمایند بل یمن أن یقال بعمومه یدل عل الحم الواقع و عل المشوک فیه، مفرمایند اصلا نیائیم تفی کنیم بین کل
عل دارد و هم دلالت بر قاعده دارد، بعمومه یدل م واقعوئیم این کل، خود این عموم هم دلالت بر حء، بو بین کلمهی ش
فرمایند بعضالعموم، م وک اللازمة للموضوع داخلةٌ ففرمایند فإنّ بعض الشوک فیه، چرا؟ مالمش و عل م الواقعالح
از این شوک در خود عموم داخل است، حالا تعبیر دارند مگویند الشوک اللازمه، یعن شوک که همیشه همراه موضوع
که گاه وکقسم از ش وک داریم، یخواهند بفرمایند ما دو قسم شم شود یعناز موضوع نم که منف وکهست، ش
اوقات این موضوع با آن هست و گاه نیست، اما ی شوک داریم که لازمهی موضوع است «فإنّ بعض الشوک اللازمة
للموضوع داخلةٌ ف العموم» بعض از شوک لازمه در عموم داخل است، بقیهی شوک را با عدم قول به فصل درست کنیم،
بوئیم این کل شء، شما ی سری اشیاء دارید که دلیل بر طهارتش دارید، ی سری اشیاء دارید که دلیل بر نجاستش دارید،
اینها جداست، اما ی سری از مواردی هست که اصلا برای شما نجاست و طهارتش معلوم نیست، اینها از شوک لازمهی
موضوع است، اینها وقت داخل شدند که ما بوئیم حم واقعاش را نمدانیم که چیست؟ این را داخل شدند، بوئیم این مسلم
داخل است، کل الشء اینها را شامل مشود، آنهای که دلیل روشن بر طهارتش داریم را شامل مشود و آنهای که نمدانیم به

حسب الحم الواقع طاهر است یا نجس، آنها را شامل مشود.

وک لازمه یعنوک لازمه و غیر لازمه این است: شکنیم فرق بین شآنچه که ما از عبارت آخوند در حاشیهی رسائل استفاده م
هر کس این ش را دارد، الآن ی حیوان داریم که نمدانیم پاک است یا نجس؟ هر کس این ش را دارد، اما در شبهات
موضوعیه نه! ی کس ش مکند این پاک است یا نجس، دیری یقین دارد و سوم هم یقین دارد، آن دیر عنوان شوک
لازمه را ندارد. نهایت چیزی که ما برای عبارت آخوند در حاشیهی رسائل توانستیم توجیه کنیم و فرق بین شوک لازمه
للموضوع و شوک غیر لازمه، مگوئیم شوک لازمه آن شوک جدانشدن است، کجاست؟ در شبهات حمیه، این شبهات

حمیه را مگوئیم داخل در کل شء هست. با عدم قول به فصل شبهات حمیه را هم داخل مکنیم.

م واقعوئیم دلالت بر حگوید ما عموم را با لفظ عموم بن أن یقال دارد، مقبل از بل یم مطلب آخوند در حاشیه رسائل ی
دارد، هر شیئ طاهر است. با اطلاق شء بوئیم ولو مشوک هم باشد که قاعدهی طهارت را مگیرد. بعد از «بل» مگویند
اصلا فرق بین این دو قائل نشویم، بوئیم صدر روایت بعمومه هم حم واقع را دلالت دارد و هم قاعدهی مضروبهی در فرض

.ش

ایشان مخواهد بوید غایت را اگر غایت برای حم قرار دادیم و قید موضوع قرار ندادیم استصحاب را استفاده مکنیم. این
حم واقع طهارت تا زمان استمرار دارد که علم به خلاف پیدا کنیم، یعن شما الآن اگر نمدانید ی شیئ طاهر است یا
نجس، به حسب الحم الواقع، الآن این روایات مگوید این واقعاً طاهر است، اگر بعداً دلیل بر نجاست پیدا کردید آن وقت
حم واقعاش عوض م¬شود. اما اگر این را قید برای موضوع قرار دادیم مگوئیم اول قید را متصل به موضوع مکنیم
مگوئیم کل شء حت تعلم أنه قذر طاهر این طاهر فقط مشود طاهر ظاهری، چون قاعدهی طهارت برای ما طهارت ظاهری
مآورد، قاعدهی حلیت برای ما حلیت ظاهری م آورد، کل شء حت تعلم أنه حرام حلال یعن حلال ظاهراً، وقت ما آمدیم این

حتّ را قید برای موضوع قرار دادیم حلال و طاهر عنوان ظاهری را پیدا مکند و این عنوان واقع نیست.

وصل اله عل محمد و آله الطاهرین


