
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » اصول عملیه » استصحاب »

در تاریخ ۲۳ اردیبهشت ۱۳۹۲

استصحاب
جلسه 96 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

توضيح ديدگاه محقق اصفهان

عرض کردیم که مرحوم شیخ و مرحوم نائین قدس سرهما و جمع کثیری از اصولیین معتقدند در قاعدهی یقین همین دو رکن
لازم است، ی اختلاف زمان وصف یقین و ش، دوم اتحاد متعلّق یقین و متعلق ش من جمیع الجهات حت من حیث
الزمان، اما عبارت مرحوم محقق اصفهان را دیروز بیان کردیم، ایشان به صدد این است که بفرمایند احد الامرین در مسئلهی
قاعدهی یقین کاف است، هر دو لازم نیست و ثمرهی این نزاع در همین ظاهر مشود که اگر گفتیم احد الامرین در قاعدهی یقین
کفایت مکند و از این روایت محمد بن مسلم ما ی ظهوری نسبت به احد الامرین استظهار کردیم مسئلهی ما تمام مشود

یعن قاعدهی یقین اثبات مشود.

اگر گفتیم از روایت استظهار نمکنیم که یقین و ش هر کدام ی زمان مختص دارد مفرماید «فهو و إن لم یستلزم إتحاد
زمان المتعلق لإمان بقاء الیقین إل حدوث الش فلا یتعین القاعدة إلا بعد استظهار وحدة المتعلق»، یعن اگر گفتیم روایت
نمگوید که یقین و ش هر کدام ی زمان مختص دارد لا محاله برای قاعده باید وحدت متعلق من حیث الزمان را استظهار
کنیم. بعد مفرماید «لنّه إذا فرض ظهور الروایة ف اتحاد المتعلق زماناً» اگر ما فرض کردیم که روایت ظهور در اتحاد متعلق
دارد از حیث زمان «فلا حاجة إل اثبات اختلاف الوصفین زماناً»، دیری نیازی به این نیست، چون اگر متعلق از حیث زمان
ی باشد لا محاله زمان وصف یقین و ش متعدّد مشود معقول نیست زمان وصف یقین و ش ی باشد. در آخر مفرماید
«فأحد الامرین کافٍ ف اثبات قاعدة الیقین»، ایشان مگوید چون جاهای دیر هم تعبیر نقض الیقین وجود دارد، این قاعدهی
یقین با تعبیر لا ینقض الیقین در جاهای دیر هم وارد شده، آن وقت نتیجه این مشود که مرحوم اصفهان مخواهند بویند به
سبب وجود این تعبیر لا ینقض الیقین ما احد الامرین را اگر از روایت استفاده کنیم برای قاعدهی یقین کاف است. عمدتاً آنچه
که در قاعدهی یقین معتبر است وحدت زمان متعلّق یقین و متعلق ش است، اگر متعلق ش و یقین ی چیز شد، حت من

حیث الزمان این محل برای قاعدهی یقین است.

چرا شیخ آمد در اینجا مسئلهی اختلاف زمان وصف یقین و ش را مطرح کرد یا به عبارة اُخری بوئیم شیخ در عبارتش در
رسائل دو رکن ذکر شده و لذا مگوید از این روایت دو تا استظهار باید بنیم: 1) استظهار اختلاف وصف یقین و ش زماناً،
2) اتحاد متعلق این دو زماناً. نائین هم همین تعبیر را دارد لذا نائین به شیخ اشال کرد آنچه که روایت ظهور دارد در همان
مطلب اول است، در مطلب دوم ما از روایت اتحاد متعلّق یقین و ش را زماناً استفاده نمکنیم! پس شیخ و نائین عبارتشان

صریح در این است که قاعدهی یقین دو رکن دارد، منته حالا باید ببینیم مراد مرحوم محقق اصفهان در اینجا چیست؟

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/1641
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/65
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


اولا مرحوم اصفهان در اینجا نفت اگر ی رکن باشد و رکن دیر نباشد مانع ندارد! بله مگوید با وجود تعبیر نقض الیقین
احدهما مثبت دیری هست، خوب این را دقت کنید! ی وقت هست که ایشان مگوید اگر رکن اول بود حالا رکن دوم خواه
نیست. مدعای مرحوم اصفهان باشد یا نباشد، اگر رکن دوم بود و رکن اول خواه باشد یا نباشد، این مدعای مرحوم اصفهان
این است که هر کدام مثبت دیری است، اگر ما از روایت استظهار کردیم که زمان یقین و ش دوتاست این ملازمه دارد با
اینه زمان متعلّق این دو تا ی باشد، متعلّق این دو تا ی باشد حتّ از حیث زمان و بالعس اگر ما از روایت استظهار کردیم
که متعلّق این دو تا ی است این معقول نیست که زمان وصف یقین و ش ی باشد، حتماً باید دو تا باشد. این را مرحوم
اصفهان مخواهد اثبات کند. آن وقت نتیجه این است که ما از حیث استنباط به ی استظهار بیشتر نیاز نداریم نه به دو تا

استظهار. ی استظهار کنیم یا استظهار کنیم اول را و یا دوم را.

آیا این مطلب درست است یا نه؟ یعن چون تعبیر نقض الیقین در این روایت وجود دارد استظهار هر کدام مثبت است و ملازمه
دارد با استظهار دیری، این ی امری است که مما لابدّ منه است، لذا اگر احد الامرین را از روایت استظهار کنیم این در
ه بدواً وقتوئیم ایشان ولو اینرا اینطور توجیه کنیم، ن کند. پس ما بیائیم مقصود مرحوم اصفهانقاعدهی یقین کفایت م
انسان عبارت را مبیند فر مکند که ایشان مگوید با احد الامرین، خواه دیری باشد یا نباشد! این از کلام ایشان استفاده

نمشود، مخواهد بوید با احد الامرین دیری موجود است.

ما باشیم و ظاهر روایت، نقض به خود یقین استناد داده شده، مگوئیم لا تنقض الیقین، منته یقین با آثار یقین منافات ندارد، لا
تنقض الیقین با لا تنقض المتیقّن فرق دارد، ولو گفتیم آخوند در انتهای کار، اول به جن شیخ مآید اما لا یقال و یقال مگوید
و در آخر مرسد به همین متیقّن، آنجا گفتیم ول با قطع نظر از این نزاع مگوئیم مرحوم اصفهان هم در ذهنم هست که با

مرحوم آخوند موافقت کرد، اگر ما گفتیم زمان این دو وصف متعدد است لا یمن إلا اینه وحدت متعلق داشته باشد.

پس ما کلام اصفهان را اینطور تحلیل کردیم که ایشان مخواهد بوید که استظهار هر کدام مغن است از استظهار دیری و ما
نیاز نداریم چون دیری لامحاله با استظهار هر کدام از دیری موجود است.

این سؤال را هم مطرح مکند مرحوم اصفهان که در این روایت محمد بن مسلم «من کان عل یقین فش» متعلق ذکر نشده،
آیا عدم ذکر متعلق دلالت بر وحدت آن دارد؟ ما متوانیم بوئیم همین که متعلّق این دو تا ذکر نشده خودش ظهور دارد منشأ
ظهور مشود در وحدت متعلّق. ظاهر این است که مفرمایند نه این کاف نیست، عدم ذکر متعلق برای این جهت کفایت

نمکند.

حالا از خود مرحوم اصفهان سؤال مکنیم بالأخره نظر شما در این روایت چیست؟ مفرماید:

اولا اینه شیخ فرمود روایت دلالت بر اختلاف زمان وصف الیقین است و ش دارد، این غایتها الحدوث بعد الحدوث لا
الحصول بعد الحصول، همان مطلب که دیروز هم عرض کردیم ایشان بین حصول و حدوث فرق مگذارد، مفرماید ما اگر از
روایت استفاده کنیم حصول بعد الحصول را، یعن ی یقین بوده که حاصل شده و بعد حصل شء آخر که مشود قاعدهی
یقین، اما اگر نه، حدوث بعد الحدوث است، این منافات ندارد که تا زمان حادث دوم آن حادث اول هم موجود باشد، مفرمایند
اگر حدوث بعد الحدوث باشد با استصحاب هم سازگاری دارد، اگر حصول بعد الحصول باشد این تعین در قاعدهی یقین دارد،
مفرمایند ما نهایت چیزی که از این روایت استفاده مکنیم «من کان عل یقین فش» یعن حدث یقین ثم حدث ش، دیر
حصول بعد الحصول نیست! حدوث بعد الحصول یعن این شء دوم جای آن شء اول مخواهد بنشیند، تعین در قاعدهی یقین

پیدا مکند.



ثانیاً ما از این روایت وحدت متعلّق را هم نمتوانیم استفاده کنیم، ایشان قبلا در آن ضابطهای که به دست ما داد اگر از این
روایت وحدت متعلّق یقین و ش را من جمیع الجهات، حتّ از حیث زمان استفاده کردیم مشود قاعدهی یقین، مفرماید «فلا
موجب لها إذ لیس هنا عنوان واحد حتّ یدّع أنّ الظاهر منه هو الواحد من جمیع الجهات»، مفرماید در اینجا ی عنوان و
مفهوم واحد نداریم که من کان عل یقین بشء تا اینه بوئیم این عنوان شء یا عنوان واحد که بیشتر روی عنوان واحد تیه

دارد این واحد من جمیع الجهات باید باشد، حت من حیث الزمان.

ی مطالب دیری هم ایشان در ادامه دارد که نات دقیق است، بالأخره نتیجه این مشود که مرحوم اصفهان مفرماید ما
اگر بوئیم روایت ظهور در اختلاف زمان وصف و یقین دارد قاعدهی یقین اثبات نمشود، بخواهیم بوئیم ظهور در وحدت

متعلّق دارد این اصلش را قبول نداریم، به هیچ وجه ظهور در وحدت متعلّق ندارد.

نته: اینجا نتهای که باق مماند این است که کثیری از بزرگان در این روایت محمد بن مسلم از جمله خود شیخ انصاری،
نائین، اینها به فلیمض عل یقینه تمس کردند، گفتند فلیمض عل یقینه جای معنا دارد که یقین موجود باشد و در قاعدهی
یقین، یقین موجود نیست، اصلا قاعدهی یقین ی از فرقهایش با استصحاب این است که وقت ش مآید در قاعدهی یقین
دیر یقین وجود ندارد، در قاعدهی یقین، یقین وجود ندارد در حال که در این روایت محمد بن مسلم آمده که فلیمض عل یقینه.
اینجا ی اشال به نظر ما مرسد و آن این است که فلیمض عل یقینه در قاعدهی یقین هم معنا دارد، من دیروز یقین داشتم به
عدالت زید و پشت سر او نماز خواندم، امروز ش در عدالت دیروزش دارم، اگر امام بفرماید شما فلیمض عل یقینه، طبق
همان یقین سابق خود عمل کن، یعن دیر نیازی به اعاده نداری، پس این تعبیر فلیمض عل یقینه، نمشود قرینهی خاص برای
استصحاب باشد، فلیمض عل یقینه هم در استصحاب معنا دارد و هم در قاعدهی یقین معنا دارد. چه کنیم؟ بهترین بیان این
دارد، یعن لا ینقض الیقین این یقین در این لا ینقض الیقین ظهور در یقین فعل کنیم، فإن الش است که به آن تعلیل تمس
شیخ و آخوند و نائین و عدهی زیادی با فلیمض عل یقینه مخواستند بویند آن یقین ظهور در یقین فعل دارد اشالش را
ملاحظه فرمودید که چنین ظهوری ندارد در قاعدهی یقین هم ما فلیمض عل یقینه داریم، قاعدهی یقین هم به همین معناست، اما
دارد یعن ر ظهور در یقین فعلت دارد و این یقین در اینجا دیلا ینقض الیقین، این تعلیل است، این عنوان علی این فإن الش
شما اگر یقین را بر ظاهرش حمل کنید باید یقین الآن باشد که بوئید با این ش به هم نمیخورد و این ظهور بر استصحاب پیدا
مکند و بر صدر مقدم است چون عنوان تعلیل را دارد، مرحوم والد ما رضوان اله علیه در اصولشان بیشتر روی این تعلیل

تیه فرمودند و از روایت استصحاب را استفاده کردند.

پس نتیجه این شد به نظر ما روایت محمد بن مسلم هم دلالت بر استصحاب دارد و ی از ادلهی حجیت استصحاب است.

و صل اله عل محمد و آله الطاهرین


